### الجنة الناليف والنجبة والينهر

# 

لأبى الفرج قدامة بن جعفر الكاتب البغدادي

حققه وعلق عليه

عبر الحمير العبارى الأستاذ تكلية الآداب بالجامعة المصرية الدكتور طر حسين بك عميد كلية الآداب بالجامعة المصرية

الفاهرة مطعن النايف النرب والنشر مطعن النايف النرب والنشر معدد المعام ١٣٥٦ م

#### لجنة الناليف والنرجية والغيثر

## ناب المالية ا

لأبى الفرج قدامة بن جمفر الكاتب البغدادى

حققه وعلّق حواشيه

عبد المحميد العب**ادى** الأستاذ بكلية الآداب بالجامعة للصرية

الركتور لم مسين بك و مميسد كلية الآداب بالجاسة المصرية



الاساهرة مطبط لجنب التأليف التحب الولنشر ١٩٣٧ - ١٩٣٧ ع [الطبعة الثانية]

\_\_\_\_

#### فهرس الموضوعات

| ميفحة                         | صفية                                     |
|-------------------------------|------------------------------------------|
| باب من اللحن ۹                | مقدمة في البيان العربي من الجاحظ         |
| ه فيسه الرمز ۲۱               | إلى عبد القامر لعله حسين (١)             |
| « من الوحى ٣٣                 | نحقيق في حياة قدامة الخ                  |
| « من الاستعارة ٢٤             | لعبد الحيد العبادي (٣٣)                  |
| « فيه الأمثال ٢٦              | مقدمة المؤلف ۳ ۳                         |
| « من اللغز ۲۷                 | اب قسمة العقل ٢٠٠٠ ٢٠٠٠                  |
| « من الحذف ۴۹                 | « فیه ذکر وجوه البیان ۹                  |
| « من الصرف « من الصرف         | « فيه البيات الأول وهو                   |
| « من المبالغة »               | « الاعتبار » ۱۸                          |
| « فيه القطع والعطف ٧٧         | ﴿ فِي ذَكُرِ القياسِ ١٩                  |
| « فيه التقديم والتأخير ٧٣     | ه الخبر ۲۸                               |
| « سن الأختراع ٣٧٠             | « فى البيــــان الثانى وهو               |
| 🍂 تأليف العبارة — السكلام     | « الاعتقاد » ۳۷                          |
| على الشعر ٤٧٤                 | « في البيات الثالث وهو                   |
| ه فیه المنثور وما جاء فیه ۹۳  | « العبارة » ٤٣                           |
| الكلام على الخطابة والترسل ٩٣ | ه الاشتقاق و ٢٠٠٠                        |
| « فی اختیار الرسول ۱۱۶        | <ul> <li>فيه ما اعتلت فاؤه ٥٦</li> </ul> |
| « فيــه الجدل والحجادلة ١٧    | <ul> <li>فيه ما أعلت عينه ٥٧</li> </ul>  |
| « فيه أدب الجدل ٢٨            | « أعلت لامه vo                           |
| « فيه الحديث ٣٧               | « فيه التشبيه ۸۰                         |
|                               |                                          |

<sup>(\*)</sup> وضعت أرقام هذا الفصل والذي يليه أسفل الصفحات تمبيزًا لها عن أرقام متن الـكتاب

عهيــــد

فی

#### البيائه العربى

من الجاحظ إلى عبد القاهر (١)

#### لطه حسين

عندما أخذ الجاحظ يناضل الشعوبية ، قريباً من منتصف القرن الثالث ، أعلن فى شىء من الجازفة الساذجة لا يخلو من التفكهة أن اليونان لم يظهر فيهم من يستحق أن يسمى (خطيباً). وقد يتساهل فيعترف لم بالزعامة فى الفلسفة ، إلا أنه ينعت أرسطو نفسه فى كتاب البيان والتبيين ( بأنه بكىء اللسان غير موصوف بالبيان مع علمه بتمييز الكلام وتفصيله ومعانيه وخصائصه ) ثم يقول : ( وهم يزعمون أن جالينوس كان أنطق والناس ، ولم يذكروه بالخطابة ولا بهذا الجنس من البلاغة (٢) ) .

و يؤكد الجاحظ فى موضع آخر أن « البعديم » وهو لفظ كان يطلق لذلك العهد على وجوه البلاغة كلها ، أمر خاص بالعرب مقصور عليهم ، وأن سواهم من شعوب الأرض كان يجهله جهلا مطلقاً (٢٠).

<sup>(</sup>١) ترجه هذا البحث عبد الحيد العبادى عن الأصل الغرنسي الذي ومنعه طه حسين .

<sup>(</sup>۲) البيان والتبيين ج ٣ س ١٢ (٣) البيان والتبيين ج ٣ س ٢١٢

فالفرس عنده قوم لهم بلاغة ، واكنها بلاغة مصنوعة متكلفة متعملة ، لا يصل إليها الخطيب إلا بعد كثير من الدرس والتفكير ، و بعد أن يحاول أن يحكى من تقدّموه . في حين أن البلاغة المربية مرتجلة طبيعية ، كأنها الماء يتفجر من ينبوعه . هذا إلى أن الرسائل التي يضيفونها إلى الفرس غير مقطوع بصحة نسبتها إليهم ، ويذبني الاحتراس ممن اشتهر بالكتابة من الموالي كابن المقفع ، وعبد الحيد ، وأبي عبيد الله ، وغيره ممن لا يشق عليهم أن يضعوا هذه الرسائل و ينحلوها القدماء (١).

وأما الهند، فيقول الجاحظ: إن « لهم معانى مدونة وكتباً مجلدة لاتضاف إلى رجل معروف ولا إلى عالم موصوف. فهى كتب متوارثة وآداب على وجه الدهم سائرة مذكورة (٢٠) ».

فهل نستخلص من هذه النبذ كلها أن ذلك البياني الكبير كان شديد الجهل بآداب الأعاجم ؟ لقد كان الجواب عن هذا السؤال يكون (نم) لولا أننا نعرف صاحبنا ، ونعرف ما يتصف به من حب للمفارقة والإغماب ، ومن حماسة متقدة صادقة في الانتصار للعرب على خصوصه من الأعاجم تؤدى به إلى التناقض أحياناً . والواقع أن الجاحظ بإيراده كل هذه الغرائب قد نسى أو تناسى أنه تحدث إلينا في الجزء الأول من هذا الكتاب نفسه عن تصور الأعاجم للبلاغة فقال : « قيل للفارسى : ما البلاغة ؟ قال : معرفة الفصل من الوصل . وقيل لليوناني : ما البلاغة ؟ قال : معرفة الفصل من الوصل . وقيل لليوناني : ما البلاغة ؟ قال : تصحيح الأقسام واختيار الكلام . وقيل للروى : ما البلاغة ؟ قال :

<sup>(</sup>۱) البيان والتبيين ج ٣ ص ١٣ (٢) البيان والتبيين ج ٣ ص ١٢

حسن الاقتضاب عند البداهة ، والغزارة يوم الإطالة . وقيل للهندى : ما البلاغة ؟ قال : وضوح الدلالة وانتهاز الفرصة وحسن الإشارة (١) » .

ويتحدّث إلينا الجاحظ أيضاً أن معمرا أبا الأشعث سأل بهسلة ، وكان من أطباء الهند الذين استقدمهم يحيى بن خالد البرمكي « ما البلاغة عند أهل الهند ؟ قال بهلة : عندنا في ذلك صيفة مكتوبة لا أحسن ترجمتها لك ، ولم أعالج هذه الصناعة فأثق من نفسي بالقيام بمضايقها وتلخيص لطائف معانيها . قال معمر : فلقيت بتلك الصحيفة التراجمة فإذا فيها . . . » ثم يورد الجاحظ ترجمتها أو ترجمة بعضها على أقل تقدير (٢) .

فالجاحظ إذا لم يقل ما قال إلا بعد أن سمع شيئاً بروى عن آداب الأعاجم و بلاغتهم ، ولكن من المرجح جدا أنه لم يخرج منها إلا بصورة عامضة غير دقيقة ، وأنه إنما عرف إرشادات لا قواعد ، وشذرات لا كتباً ؟ ومن المؤكد أنه لم يعرف شيئاً عن (كتاب الخطابة) لأرسطو ، وكلا عرض لذكر المملم الأول ، وقليلاً ما يفعل ذلك ، لم يذكر له سوى التعريف المشهور « الإنسان حى ناطق » .

ومع ذلك فالعرب لم يخطئوا حين عدوا الجاحظ مؤسس البيان العربى ؛ وليس ذلك لأنه وصل بجهده الخاص إلى قاعدة بيانية بعينها ، فشخصيته القوية تكاد تكون معدومة في كتابه ( البيان والتبيين ) ولكن لأنه جمع في هذا الكتاب طائفة من النصوص توضح لنا توضيحاً حسناً كيف كان العرب يتصورون البيان في القرن الثاني والنصف الأول من القرن الثالث ، وتعطينا صورة مجملة لنشأة البيان العربي إن لم تسمح لنا من القرن الثالث ، وتعطينا صورة مجملة لنشأة البيان العربي إن لم تسمح لنا من القرن الثاني والنبين ج ١ ص ٤٩ (٢) البيان والنبين ج ١ ص ٥١ (٢)

بتأريخ هذه النشأة . وأن من يكاف نفسه عناء قراءة (البيان والتبيين) على ضخامته وخلوه من النظام ، يصل إلى هذه المنتأج الثلاث : --

(أولاً): أن العرب من نهاية العصر الجاهلي أخذوا يخضعون صناعة السكلام لنقد أولى ، ولكنه في أغلب الأحوال سديد لأنهم كانوا يعولون فيه على سلامة الذوق ، ولقد بلغ بهم الأمر أن استكشفوا عيو با فنية في النظم ووضعوا من النصح والإرشاد ما قد يفيد كلا من الخطيب والشاعر في صناعته ، فهم مثلاً يحذرون الشاعر من النورط في عيوب معينة قد تلحق القافية ، ويعرفون كيف يؤاخذونه في حالى الغلو والتقصير ؛ ثم هم يتقدمون إلى الخطباء أن يراعوا مقتضى الحال ، فيوجزوا أو يطبلوا على وفق المقام ، وأن يفتتحوا خطبهم بحمد الله والثناء عليه ، ويوشحوها بآى من الذكر الحكيم ، وكتاب (البيان والتبيين) حافل باقتباسات من الشعر والنثر ، كلها تدور حول هذه الصورة الموجزة لأسلوبهم في النقد ؛ وكالها تصعد إلى أواخر العصر الجاهلي والقرن الأول للهجرة .

(ثانياً): أن العرب منذ القرن الثانى أخذوا يعنون بصناعة الكلام عناية شديدة ، وقد دفعهم إلى ذلك أمران: أولها ما كان بين الأحزاب السياسية فى ذلك العصر من صراع تحول إلى عقيدة نظرية فى الكوفة والبصرة ، أكبر أمصار العراق فى ذلك الزمان . وثانيهما الحركة الفكرية القوية التى ظهرت فى ذلك العهد نفسه ، فلم تكن مساجد الكوفة والبعرة يومئذ مجرد أمكنة يتعبد فيها المسلمون ويفصل فى أقضيتهم ، بل كانت فوق ذلك مدارس يغشاها العلماء لتدريس اللغة والنحو والحديث والفقه ، والأخباريون ليقصوا على سامعيهم أخبار السيرة والفتوح والفتن ، وزعماء

الأحزاب السياسية والفرق الدينية للجدل والمناظرة. وكان يجاس إلى هؤلاء جيماً أفناء من الناس من بين مسلم ، ويهودى ، ونصرانى ، ومجوسى ، ومن بين عربى عاطل من العمل منهو طموح تستهويه فصاحة اللسان ، وأعجمى مثقف نشط ولكنه متبرم بحاله غير راض عنها . لاشك أن من يتصدى للكلام أمام هؤلاء ينبغى أن يكون موفور الحظ من وضوح العبارة ، وظهور الحجة ، وخفة الروح ، والقدرة على الإفهام . ومن ثم العبارة ، وظهور الحجة ، وخفة الروح ، والقدرة على الإفهام . وما ينبغى أن يتحلى به الخطيب من الصفات ، وما ينبغى أن يتحلى به الخطيب من الصفات ، وما ينبغى أن يخلو منه من العبوب ؛ سواء أكان ذلك من حيث المكلام أم من حيث المكلام أم من الميئة والإشارة .

وكتاب الجاحظ حافل بملاحظات قيدت عند سماع هذه الخطب ، فيروى أن « الجُمتى خطب خطبة أصاب فيها معانى الكلام ، وكان فى كلامه صفير يخرج من موضع ثناياه المنزوعة (۱) ، فأجابه زيد بن على ابن الحسين بكلام فى جودة كلامه إلا أنه فضله بحسن المخرج والسلامة من الصفير » . ويروى أن واصل بن عطاء « كان ألثغ فاحش اللثغة فرام إسقاط الراء من كلامه ... ... فلم يزل يكابد ذلك ويغالبه ... ... حتى انتظم له ماحاول واتسق له ما أمل (۲) » . ويروى عن أبى شَير أنه «كان إذا نازع لم يحرك يديه ولا منكيه ولم يقاب عينيه ولم يحرك رأسه حتى كأن كلامه يخرج من صدع صخرة (۱) » . ويروى عن آخر أنه «كان يتنحنح ويتلجلج و يمسح لحيته ويقول عند مقاطع كلامه : يا هناه ! ويا هذا !

<sup>(</sup>١) البيان والنبين ج ١ ص ٣٤ (٢) البيان والتبين ج ١ ص ٨

<sup>(</sup>۴) \* \* ج ۱ ص ۱ه

واسمع مني ! واستمع إلى "! وافهم عني ··· ··· ! » <sup>(۱)</sup>.

وهكذا وصلواً شيئاً فشيئاً إلى أن وضعوا للمعانى والألفاظ وهيئة الخطيب من القواعد ما نجده متفرّقاً في (البيان والتبيين).

(ثالثاً): في ذلك الوقت عينه أخذت تظهر طبقة مفكرة جديدة ، هي طبقة عال الديوان وكتاب الخلفاء . وكان عظم هذه الطبقة أعاجم ، من الفرس وأهل الجزيرة والسريان والقبط . وكان أفرادها جيماً قد تقفوا بلغاتهم الأصلية ، ثم حذقوا فوق ذلك العربية ، مع سوء (٢) التلفظ بها أحياناً . هذه الطبقة كانت تلى للخلفاء ورؤساء الدولة المناصب الإدارية والكتابية . وقد أدخلت بذلك على اللغة العربية أساليب لم يعهدها العرب من قبل ، وسلكت في الكتابة طرقاً أخذت بها من كان تحت العرب من العال ، ومن ثم أصبحت الكتابة أمراً يتنافس فيه ، وتدون اللحوظات الخاصة به ، وتلقن أصوله للمبتدئين . والجاحظ نفسه يثني على اللحوظات الخاصة به ، وتلقن أصوله للمبتدئين . والجاحظ نفسه يثني على اللحوظات الخاصة به ، وتلقن أصوله للمبتدئين . والجاحظ نفسه يثني على اللحوظات ، فإنهم قد التمسوا من الألفاظ ما لم يكن متوعماً وحشيا ولا ساقطاً سوقيا (١) .

من ذلك ترى أن جهود المتكلمين والساسة والكتاب قد تضامنت في القرن الثاني في تبكو بن ذلك البيان العربي الذي يصوره لناكتاب لجاحظ. و إذا فالقول بأن هذا البيان عربي بحت ، قول مبالغ فيه ، لأنه لا نزاع في أن الكتاب والمتكلمين ، وجلهم من الأعاجم ، قد ساهموا

<sup>(</sup>۱) البیان والتببین ج ۱ س ۲۶ و ۳۶ و ۳۳ (۲) البیان والتببین ج ۱ س ۲۹ کا س ۲۶ (۲) البیان والتبیین ج ۱ س ۲۹

فيه . كما أن القول بأنه أعجمي بحت وفق بينه و بين اللغة العربية ، كما وفق من قبل بين البيان اليوناني واللغة اللاتينية ، قول غير مستقيم ، لأنه لا نزاع في أن العرب هم أيضاً قد ساهموا فيه . أضف إلى ذلك أن الغوارق التي كانت بين لغة القرآن و بين اللغات الأعجمية ذوات الثقافة لذلك العهد ، كانت من الجسامة بحيث يستحيل معها مجرّد التوفيق بين اللغة العربية و بين أى بيان أعجمي ، واحداً كان أو أكثر . بل ليس محيحاً أنه كان قد وجد حتى منتصف القرن الثالث بيان عربى تام التكوين ، وكل ما فى الأمر أنه وجدت جهود صادقة مفيدة ترمى إلى إنشاء هــذا البيان ووضع قواعده وتلقينها للطلاب المبتدئين (١٦) في مدارسهم . ومن اليسير أن تنبين في البيان العربي لذلك العهد ثلاثة عناصر مختلفة : العنصر العربي وهو واضح شديد الوضوح (٢) ، ثم العنصر الفارسي الذي يميل إلى البراعة والظرف في القول والهيئة (٢) ، ثم العنصر اليوناني (١) الذي يتصل بالمعاني خاصة من حيث دقتها والعلاقة بينها و بين الألفاظ ، أى من حيث المبدأ الذي يدعو إليه أرسطو ، مبدأ وجوب الملاءمة بيمن الخطبة وبين السامعين لها .

و إذا أردنا تبويب هذا البيان فإنه يقع فى أربعة فصول قصار:

(١) الكلام على سحة مخارج الحروف، ثم على العيوب التي سببها اللسان أو الأسنان أو ما قد يصيب الفم من التشوه.

- (٢) الكلام على سلامة اللغة والصلة بين الألفاظ بعضها و بعض ،
   والعيوب الناشئة من تنافر الحروف تنافراً يمجه السمع .
- (٣) الكلام على الجملة ، والعلاقة بين المعنى واللفظ ، ثم على الوضوح والإيجاز والإطناب ، والملاءمة بين الخطبة والسامهين لها ، والملاءمة بين الخطبة وموضوعها .

#### (٤) الكلام على هيئة الخطيب و إشاراته .

من ذلك ترى أن مجال البيان العربى حتى منتصف القرن الثالث كان محدوداً جدا ، وأنه كان لا يزال أمام النقاد وعلما. البيان ميدان فسيح يعملون فيه ، وأن ما أحرزه البيان من التقدّم لذلك العهد كان ضئيلاً ، و مخاصة إذا قيس إلى تقدّم النحو . إلا أنه تقدّم قيم على كل حال .

#### 4

إلى هناكان الأدب المربى شديد الملاءمة لما يلابسه من الظروف، وإذا كان السعى فى هذا العهد نحو إنشاء بيان منظم بطيئاً ثقيل الخطى، فإن الشعر والنثر تطورا فيه تطوراً سريعاً جدا، بحيث أصبح بينهما وبين عهدها القديم بون شاسع ؛ وذلك بفضل ماكان الأعاجم الذين اشتغلوا بالعلوم والآداب من أثر نافع فيهما . لقد أثرت الهيلينية فى الأدب العربى البحت من طريق غير مباشر بتأثيرها أولاً فى متكلمى المتزلة الذين كانوا جهابذة الفصاحة العربية غير مدافعين ، والذين كانوا بتضلعهم من الفلسفة اليونانية ، مؤسسى البيان العربى حقا . نم ، لا نستطيع أن نقطع بأنهم كانوا مطلعين على البيان العربى حقا . نم ، لا نستطيع أن نقطع بأنهم كانوا مطلعين على البيان اليوناني لعهدهم ، ولكن لا شك

أن تفكيرهم الفلسني أعدهم لأن يتصوروا صناعة الكلام كماكان يتصوّرها اليونان من بعض الوجوه . ويكنى فى التدليل على صحة هـذه. الدعوى أن تقارن وأنت تقرأ الجاحظ بين مذهبهم في نقد الشعر والنثر ، وبين مذهب آخر عربي خالص، هو مذهب اللغويين أمثال ابن سلام (١٠). فسيتضح لك الفرق بين الفكر العربى الخالص الذي كاد يحتفظ ببداوته كاملة غير منقوصة ، و بين الفكر العر بى الذى كان ذا صبغة يونانية قوية . على أن تأثير الهيلينية في الأدب العربي إنما بلغ غايته على أيدى الشعراء والكتاب الذين كانوا من أصل أعجمي ، وكانوا قد تأثروا بالآداب اليونانية تأثراً ما ، فأصبحوا يستمدّون وحى قرائحهم من الأدب اليوناني ، إما مباشرة بالأخذ عن الأصول اليونانية ، أو من طريق غير مباشر ، بالاطلاع-على ما نقل إلى اللغة العربية من التآليف اليونانية المختلفة . ولنمثل لذلك. بأبي تمام الشاعر . فيقال إِن أباه كان خماراً نصرانيا من بعض قرى دمشق<sup>(٢):</sup> وكان يسمى (تدوس). فلما اعتنق أبو تمام الإسلام غير اسم أبيه على ما يظهر فجمله (أوسا) وانتسب إلى قبيلة طي . وإن من ينظر في شعره. مع ذلك يجده مباينا مباينة واضحة للشعر العربى المعروف لذلك العهد م لا من حيث أن أبا تمام أفرط في استعال التشبيه والمجاز وغيرها من وجوه البيان ، ولكن لأنه يختلف عمن تقدّمه ومن عاصره من الشعراء في تصوّره للشــعر نفسه ، وفي شدّة أخذه نفسه بتحديد المعاني ووحدة القصيد ، وفي كلفه بوصف الطبيعية ، وميله إلى المعانى الفلسفية يضمنها شعره أيا كان الموضوع الذي ينظم فيه . وقد راع أبو تمام معاصريه بما (۱) انظر كتابه « طبقات الشعراء » . (۲) انظر ترجمته في ابن خلكان ..

ابتدع فى الشعر ، ولم يفرغ الناس بعد من الجدل فى محاسن شعره وعيوبه ، وهو شعر نلحظ الأثر اليوناني ماثلا فيه من غير مراء .

من المكن أن نجرى هذا الحكم عينه على الكتاب الذين كانوا يشغلون المناصب العالية في دواوين الأمويين والعباسيين . وإذا كنا على يقين من أن ابن المقفع فارسى الأصل ، فنحن لا نعرف شيئاً ما عن أصل عبد الحيد بن يحيى . بيد أننا عندما نقرأ القليل الباقى من منشآته ، لا يسعنا إلا أن نعترف بما (للهيلينية) من الأثر البين في هذه المنشآت معنى ومبنى . والحق أن عبد الحيد كان أحد كتاب القرن الثانى الأقلاء الذين فهموا (الفصول) كاكان يقهمها علماء البيان من اليونان . ونفس بناء جمله يظهر تأثراً واضحاً بالهيلينية ، فهو يضع الصفة من الجلة حيث يقتضى المدى وضعها ولو أغضب النحاة بذلك بعض الشي والذي ويشبه في ذلك أحمد بن يوسف الذي كان من كتاب المأمون ، والذي لاشك في أنه من أصل قبطي .

لامراء فى أن أدبنا العربى استفاد من ذلك الأثر غير المباشر المستمد من الهيلينية ، ولقد كانت الفائدة تكون أتم لو ان الذين نشروا الفلسفة اليونانية بين العرب ظلوا على حيطتهم وحذرهم ، فلم يخرجوا من دائرة البحث النظرى إلى الأدب نفسه و يبسطوا عليه سلطانهم ، ثم لو ان نقلة السريان لم ينقلوا إلى العربية بصفة خاصة كتابى (الخطابة) و (الشعر) لأرسطو، قد يبدو فى هذا القول شىء من التناقض ، ولكن

<sup>(</sup>١) انظر الكتاب الذي كتبه في نظام الحرب عن مهوان بن عمد آخر الحلقاء الأمويين إلى ولى عهده .

الواقع أنه منذ أخذ الفكر اليوناني يدعى جهاراً حق التشريع الكتاب والشعراء فعملوا من ناحيتهم على منطق المم الأول حملة رجعية قوية تصورها لنا أبيات البحترى التي يخاطب بها المناطقة فيقول:

كلفتمونا حدود منطقكم والشعرينني عن صدقه كذبه ولم يكن ذو القروح يلهج بالسمنطق ما نوعه وما سببه والشعر لمح تكفي إشارته وليس بالهذر طولت خطبه كا تصورها أيضاً مقدمة (أدب الكاتب) حيث يسخر ابن قتيبة من أهل المنطق وتقسيمهم لصور القضايا المنطقية سخرية مرة قاسية.

لم يوجد حتى منتصف القرن الثالث غير بيان عربى واحد ، إذا صح أنه كان لا يزال فى دور الطفولة وأنه كان مضطرباً فقد كان ملائماً للظروف خصباً مؤلفاً فى شى من الانسجام بين الروح العربى والروح الفارسى والروح اليونانى . ثم وجد من ذلك الوقت بيانان : أحدها عربى محافظ لا يقرب الفلسفة اليونانية إلا فى كثير من التحفظ والاحتراس ، والآخر يونانى يجهر بالأخذ عن أرسطو ، فاستهدف بذلك لحلات المحافظين المنكرة وألسنتهم الحداد .

على أن من الخطأ البين أن نعتقد أن البيان الذى نعتناه بالمحافظة قد سلم من أثر الغارة الهيلينية . فقد يكون عجيباً على أقل تقدير أن يظهر أول كتاب فى البيان العلمى فى ذات الوقت الذى ظهرت فيه ترجمة (كتاب الخطابة) لأرسطو . ومع ذلك فهذا الذى كان . لقد ترجم حنين بن إسحاق (كتاب الخطابة) ومن المحتمل أن تكون هذه الترجمة قد ظهرت بعد وفاة الجاحظ أى فى النصف الثانى من القرن الشالث ، لأن حنين بن

إسحاق توفى سنة ٢٩٨ ه . فى هذه الفترة عينها وضع أمير المؤمنين الشاعر التعس عبد الله بن المعتز ، كتاب (البديع) .

لم أطلع على كتاب (البديع) هذا ولكن الذين نقلوا عنه أكثر وا من ذكره كثرة تمكننا من تصوره ، فهو عبارة عن تعداد لأنواع البديع مع الاستشهاد لكل نوع منها بشواهد من كلام القدماء والمعـاصرين لابن المعتز ، ومع الموازنة ، بين هذه الشواهد بعضها و بعض . وهم يقولون إن ابن المعتز أحصى في كتابه ثمانية عشر نوعاً من أنواع البديع ؛ من يدرسها في كتاب معاصره قدامة بن جعفر ، وفي كتب الذين جاءوا بعده يلحظ فيها لا محالة أثرًا بيناً للفصل الثالث من كتاب ( الخطامة ) و بعبارة أدق، للقسم الأول من الفصل الثالث، وهو الذي يبحث في « العبارة » . لقد كان تصور هؤلاء المؤلفين من العرب للتشبيه ، والحجاز ، والمقابلة ، ووزن الكلام والفصول ، قريباً مما نجده في الموضع المذكور من كتاب (الخطابة) . نعم إنهم تحاشوا أن ينقلوا عن المعلم الأول جميع الأمثلة التي كان يمثل بها ، لا لشيء أكثر من أنهم لم يفهموا هذه الأمثلة . غير أنهم أوردوا مرة أحد أمثلة أرسطو ؛ فعند ما يقرر أرسطو أن الحجاز يةوم على التشبيه يقول «عند ما يقول (هوميروس) في حديثه عن أخيل (كر كالأسد)، فهذا تشبيه، وعند ما يقول: (كر هذا الأسد)، فهذا مجاز لأنه لما كان الرجل والحيوان في هذا المثمال ممتلئين شجاعة ، صح أن يسمى أخيل أسداً على سبيل الجاز (١)» . خذ أى كتاب من كتب البيان العربي ، فستجد فيه هذا المثال سوى أنه قد استعمل فيه لفظ (زيد) (١) الخطابة . الكتاب الأول والثالث — الفصل الرابع — الفقرة الأولى .

المألوف في شواهد البلاغة والنحو ، بدلاً من (أخيل) و إذا فقد فهم العرب هذا المثال .

والواقع أن علماء البيان من العرب برغم سخطهم على (كتاب الخطابة) لم يكفوا عن أن يعنوا به و يحرصوا عليه غاية الحرص. نعم إنهم لجهلهم التام بنظم اليونان وآدابهم لم يستطيعوا فهم الأنواع الخطابية وما يتصل بها ، ولا الشواهد التي استخلعها أرسطو من غرر الأدب اليوناني ؛ ولكن لاشك في أنهم في مقابل ذلك وجدوا فصولاً أخرى تتحدث إليهم عن أشياء يعرفونها و يجدونها دائماً فى شعرهم الخاص ، وأنهم أيضاً عثروا فى مواضع مختلفة من كتاب (الخطابة) على أفكار عامة وقريبة من متناولهم ومحققة الفائدة لشعرائهم وكتابهم ، فلم لا يستسيغون من هذا الكتاب المغلق كل ما يلائم عقولهم وآدامهم ؟ الجواب أنهم على ما أعتقد فعلوا ذلك ، وفعلوه على نحو يستثير الإعجاب حقا . والواقع أنه ليس من بين العلوم العربية الدخيلة علم كالبيان هضمه العرب واستمرءوه، و بخاصة من أواخر القرن الثالث إلى نهاية القرن الرابع . بذلك أصبح البيان علماً عربيا من جميع الوجوه: عربي من جهة الروح ، عربي من جهة المادة ، عربي من جهة الشواهد ، حتى ليخيل إلينا ألا صلة بينه و بين أي بيــان آخر . هذا هو السبب في أن بعض مؤلني العرب اعتقد بإخلاص أن البيان العربي غير مدين للأعاجم في شيء ؛ فابن الأثير الذي عاش في القرن السابع يقول في (المثل السائر)(١) « إعلم أن المعانى الخطابية قد حصرت أصولها، وأول من تكلم في ذلك حكاء اليونان غير أن ذلك الحصر كلى (١) س ١٨٦ من طبعة بولاق .

<sup>-- 14 --</sup>

لاجزئى ... ... لا جرم أن ذلك الحصر لا يستفيد بمعرفته صاحب هذا العلم ولا يفتقر إليه فإن البدوى البادى راعى الإبل ما كان يمرّ شيء من ذلك بفهمه ولا يخطر بباله ، ومع هذا فإنه كان يأتى بالسحر الحلال إن قال شعراً أو تكلم نثراً ( فإن قيل ) إن ذلك البدوى كان له ذلك طبعاً وخليقة ... .. فالجواب عن ذلك أنى أقول إن سلمت إليك أن الشمر والخطابة كانا للعرب بالطبع والفطرة فماذا تقول فيمن جاء بعدهم من شاعر وخطيب تحضروا وسكنوا البلاد ولم ير وا البادية ؟ ( فإن قات ) إن هؤلاء وقفوا على ما ذكره علماء اليونان وتعلموا منه ( قلت لك في الجواب ) هذا شيء لم يكن ولا علم أبو نواس شيئاً منه ولا مسلم بن الوليد ولا أبو تمام ولا البحترى ولا أبو الطيب المتنبى ولا غيرهم . وكذلك جرى الحكم في أهل الكتابة كعبد الحميد وابن العميد والصابي وغيرهم » .

لم يكن فى طوق هـذا البيان المحافظ أن يثبت لهجوم العقل اليونانى طويلا ، ولم يكن هذا فى الحق يسيرا . لقد أنشأ متكامو المعتزلة هذا البيان ، إذا صح هذا التعبير ، وتعهدوه ، وقلما كان يفلت من أبديهم . وقد بقى أقرب إلى الأدب منه إلى الفلسفة ما بقى أولئك المتكامون يدرسون الأدب العربى و ينهلون من موارده العذبة . فلما أصبحوا أكثر اشتفالاً بالفلسفة منهم بالأدب ، أصبح بيانهم أقرب إلى الفلسفة منه إلى الأدب ؛ ولذلك منهم بالأدب ، أصبح بيانهم أقرب إلى الفلسفة منه إلى الأدب ؛ ولذلك لم يكن عبد القاهر الجرجاني عند ما وضع فى القرن الخامس كتاب أسرار البلاغة ) المعتبر غرة كتب البيان العربى إلا فيلسوفاً يجيد شرح أرسطو والتعليق عليه . وإنا لنجد فى كتابه المذكور جرائيم ( الطريقة التقريرية ) التي أودت بالبيان العربى فى القرن السادس . على أن لنا التقريرية ) التي أودت بالبيان العربى فى القرن السادس . على أن لنا

عودة إلى كتاب عبد القاهر، فلنرجع الآن إلى النصف الثانى من القرن الثالث ، لنرى كيف نما البيان الثانى وهو البيان اليونانى .

#### ٣

نلاحظ قبل الخوض في هذا الموضوع أن فلاسـفة العرب لم يكونوا أجود فهماً لمعظم (كتاب الخطابة ) من المتكامين وعلماء البيان. لقد كانوا مثلهم يجهلون (الهيلينية) كلها ، عدا الفلسفة بطبيعة الحال ، وكانت النظم السياسية اليونانية ديمقراطية كانت أو أرستقراطية ، كاكان نظام القضاء اليوناني شيئاً غريباً بالإضافة إليهم جميعاً ، لأن العرب لم تعرف من النظم السياسية غير الخلافة ، ولا من النظم القضائية غير قضاء الواحد . كذلك لم تكن لديهم صورة وانحة لأنواع الخطابة السياسية وأنواع الخطابة القضائية ، و إن كان لهم من ناحية أخرى بصر بالخطب الرسمية التي كانت تلقي عادة. فى المحافل بين أيدى الخلفاء والأمراء ورؤساء الدولة . على أن الفلاسفة والأدباء يستوون في أنهم كانوا جميعاً يفهمون حق الفهم القسم الخاص بـ ( العبارة ) من (كتاب الخطابة ) . ولكن الأو اين كانوا أحسن من الآخرين فهما لما أورده فيه (أرسطو) عن الأخلاق والانفعالات ، دون. أن يلحظوا ألبتة ما يرتبه عليها من القيمة الأدبية . ثم إن الفلاسفة لم يحاولوا أن يأخذوا الكتاب بالعمل بـ (كتاب الخطابة) ولا الشعراء بـ (كتاب الشعر) الذي ترجمه متى بن يونس في القرن الرابع ، والذي لم يفهمه أحــد على الإطلاق كما سنرى بعد قليل . وكل الذي حاولوم أنهم وضعوا للغة العربية بياناً عقليا يستند إلى الفلسفة أكثر من استنادم إلى أى شيء آخر . ولما لم يفهموا من أرسطو إلا ما قاله في ( العبارة ).

فإنهم لم يلحظوا أى فارق بين ما هو (شعر) وما هو (خطابة) ، وكل ما يفرق عندهم بين الشعر والنثر إنما هو الوزن والقافية . ولما كان لهذين علم خاص هو العروض فقد أصبح النثر والشعر عندهم متساويي الحظ من (العبارة) فما يقولونه عن أحدها يقولونه عن الآخر ، وقواعد البلاغة التي يطبقونها على النثر ، تنطبق عندهم على الشعر ؛ و إن يكن ثم فارق ، فهو في الواقع أمر تقديرى .

كان أول ما ظهر من تشريع الفلسفة للأدب ، كتابا في الشعر لقدامة بن جعفر اسمه ( نقد الشعر ) ، وقدامة هذا كان في أوَّل أمره نصرانيا ثم اعتنق الإسلام في أواخر القرن الثالث ، ورعاكان ذلك لتحسن مكانته في الديوان ببغداد . درس الفلسفة و بخاصة المنطق ، وكتب رسائل شتى في موضوعات متنوعة ، بعضها يتصل بإدارة الدولة و بعضها بالأدب. وقد استغل كتابه ( نقد الشعر ) (المطبوع في عام ١٣٠٢ عن النسخة المحفوظة بمكتبة كبريلي باستانبول) كل مؤلف جاء بعده دون أن يقول كلة واحدة يقرّ له فيها بالفضل. ونحن عند ما نقرؤه محس من أوَّل فصوله أننا بإزاء روح جديد لا عهد لنا بمثله من قبل. انظر مثلاً كيف يعرف الشعر وكيف يحلل تعريفه له ، فستجد ذلك شيئاً تقريريا محضاً . فهو يقول : ( إنه قول موزون مقفى يدل على معنى . فقولنا « قول » دال على أصل الكلام الذي هو بمنزلة الجنس للشعر ، وقولنا « موزون » يفصله ثما ليس بموزون ، إذ كان من القول موزون وغير موزون ، وقولنا « مقنى » فصل بين ماله من الكلام الموزون قواف و بين ما لا قوافى له ولا مقاطع ، وقولنا « يدل على معنى » يفصل بين ما جرى من القول على قافية

ووزن مع دلالة على معنى مما جرى على ذلك من غير دلالة على معنى)، ثم يمضى قدامة إلى أن يقول: (فإذ قد تبين ... أن الشعر هو ما قدَّمناه فليس من الاضطرار إذا أن يكون ما هذه سبيله جيداً أبداً ولارديئاً أبداً، بل يحتمل أن يتعاقبه الأمران، مرة هذه وأخرى هذه على حسب ما يتفق؛ فيننذ يحتاج إلى معرفة الجيد وتمييزه من الردى و (()).

إذا كانت هذه العبارة تدل على منتهى التفكير الفلسنى ، فهى من غير شك لا تفيد أن المؤلف فهم (كتاب الشعر) ، أو أنه على أقل تقدير ينقل عنه . ذلك بأن أرسطو ينحى باللائمة فى كتابه هذا على من يسمون الكلام المنظوم شعراً (٢) ، وعنده أن الوزن والمعنى وحدها لا يكفيان فى تكوين الشعر .

و يمكن المضى فى قراءة (نقد الشعر) دون أن نلمح أثراً ما لنظرية (الحجاكاة) المشهورة والتى هى جوهر (كتاب الشعر). وإذاً فلا بدّ من أحد أمرين، فإما أن قدامة لم يطلع على كتاب (الشعر) لأنه لم يكن ترجم بعد إلى اللغة العربية، أو أنه قد اطلع على الأصل اليوناني أو على ترجمة سريانية له، فلم يتيسر له فهمه.

على أنه إذا كان قدامة يجهل (كتاب الشعر) فقد كان على إحاطة تامة بـ (كتاب الخطابة) وقد فهم منه كل ما يمكن أن ينتفع به وطبق ما فهمه على الشعر العربي . فهم أولاً كل ما ورد فى القسم الخاص بـ (العبارة) عن التشبيه ، والجاز ، والمقابلة ، والفصول ، وغير ذلك ، ثم انتفع منه بكل القسم المتصل بالأخلاق والانفعالات ، ثم عرف كيف التقسم منه بكل القسم المتصل بالأخلاق والانفعالات ، ثم عرف كيف (١) نقد الشعر من ٣ (٢) كتاب الشعر : الكتاب الأول - الفقرة ٦

ينتفع بما فهم في كتابه ( نقد الشعر ) وذلك عند ما يبين كيف يكون المديح وكيف يكون الهجاء . وقد أنفق قدامة مجهوداً طريفاً في رد سائر الفنون الشعرية إلى المديح والهجاء ليخضمها كلها لنظرية أرسطو المتعلقة بر (المنافرات) . فليس الرثاء عنده إلا مديحاً ، و إذاً ينبغي أن تستعمل فيه قواعد المديح ، مع ملاحظة أن يكون الفعل ماضياً لا مضارعاً ، فلا يقال ( إنه شجاع ) أو ( إنه جواد ) ، ولكن ( كان شجاعاً ) و ( كان جواد ا ) . وكذلك الشأن في معاتبة الأصدقاء والشكوى منهم فهي نوع من المجاء ، وكل مافي الأمر أنه ينبغي أن تصطنع الرفق في عتبك وشكواك ، حتى لا تفقد صداقة من تعاتب . والغزل والتشبيب بالنساء يعتبران من المديح إلا أنه ينبغي أن يختار الشاعر من المعاني والألفاظ ما يستعطف به الحبوب و يستميله . هنا نلحظ بطبيعة الحال أثر النظرية التي تقول بوجوب الملاءمة بين الخطبة و بين حال المخاطب .

كذلك يستغل قدامة نظرية أخرى لأرسطو فى كثير من الاقتناع بصحتها . تلك نظرية (الغلو) الذى يجيزه أرسطو على ما هو معروف للشعراء فى جميع الأحوال ، وللخطباء فى أحوال خاصة . فيعد قدامة (الغلو) مما يمتاز به فحول الشعراء ، وينحى على أنصار الاعتدال ومن يرون الاقتصار على الحد الأوسط ، زاعماً أنهم ليس لهم أن يطلبوا إلى الشاعر ، من حيث هو شاعر ، أن يتوخى الصدق ، بل ولا أن يتقيد بالأخلاق نفسها .

مما تقدّم نرى أنه عندما حاول الفكر اليونانى لأول مرة أن يسيطر على الأدب العربى ، كانت محاولته قاصرة على الشعر ، وأنه لم يعتمد فى ذلك إلا على كتابى (المنطق) و (الخطابة) اللذين جاء بهما مؤسس (الليسيه).

لم يعف أدباء العرب في بعد هذا القسم الفلسنى من كتاب قدامة من شديد استنكارهم قل ذلك أو كثر ، فى حين أنهم بالغوا فى استغلال ما يتصل منه بالبيان البحت ، بل لقد اتخذوا ذلك مثالاً ينسجون على منواله ، واجتهدوا أن يضيفوا أنواعاً من البديع جديدة إلى العشرين التى ضخنها قدامة كتابه . نذكر من هؤلاء الأدباء على سبيل المثال أبا هلال العسكرى المتوفى فى أواخر القرن الرابع ، فقد أحصى فى كتاب (الصناعتين) خسة وثلاثين نوعا من أنواع البديع (١).

ثم محاول الفكر اليوناني مرة أخرى أن يشرع للأدب العربي . وتوصف محاولته في هذه المرة بأنها في وقت واحد جريئة جدا ، واسعة النطاق جدا ، مبتكرة جدا . وهي تتثل في رسالة محفوظة بمكتبة الاسكوريال تحت رقم ٢٤٢ وستنشرها قريباً كلية الآداب المصرية . عنوان هذه الرسالة ( نقد النثر ) وهي تنسب إلى قدامة بن جعفر الذي سبق الكلام عليه ، ولكن المطلع عليها برى أنها لا يمكن أن تكون له ، بل هي في الغالب لكاتب شيعي ظاهر التشيع قد صنف كتباً عدّة في الفقه وعلوم الدين يشير إليها و يحيل عليها في شيء من الطمأنينة والارتباح و يرى بروكان أن واضع هذه الرسالة تلميذ لقدامة اسمه أبو عبد الله محد بن أيوب (٢) . على أن هذه مسألة سيحققها زميلي العبادي في غير هذا الموضع . أما نحن فنقتصر في هذا الماقم على تحليل هذه الرسالة تحليلا موجزاً ولكنه

<sup>(</sup>١) انظر « المبناعتين » س ٢٠٤ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) انظر « دائرة المعارف الإسلامية ، مادة ( قدامة ) .

كاف فىالدلالة على أهمية ما انتحلته الفلسفة اليونانية من سلطان على البيان العربى فى القرن الرابع .

يقرّر المؤلف في الفصل الأوّل أن الإنسان إنما فضل بالعقل ، وأن العقل نوعان : موهوب ومكسوب ، وأن الموهوب يشبه البدن والمكسوب يشبه الغذاء ، ثم يبين أن ترجمان العقل والدليل عليه إنما هو ( البيان ) . وفى الفصل الثانى يعرّفنا أن البيان على أر بعة أوجه : (١) بيان الأشياء بذواتها ، (٢) البيان الذي يحصل في القلب عند إعمال الفكرة واللب ، (٣) البيان الذي هو نطق باللسان ، (٤) البيان بالكتاب الذي يبلغ من بعد أو غاب . والمؤلف يثبت وجود كل وجه من هذه الوجوه و بلاغته بأدلة من القرآن . وفي الفصل الثالث يبين أن بيان الأشياء بذواتها بعضه ظاهر و بعضه باطن ، وأن الظاهر ما أدرك بالحس ، فاستغنى بظهوره عن الاستدلال عليه والاحتجاج له ؛ وأما الباطن فهو ما غاب عن الحس ، واختلفت العقول في إثباته ، وأن الطريق إلى علمه من جنسين : « القياس والخبر». وفي الفصل الرابع، يورد المؤلف صورة وجيزة واضحة « للقياس » وأنواعه فيحلله ، وفي أثناء تحليله له يوضح لنا الحدّ ، والوصف ، والمقولات ، ويبين طريقة استعالمًا في اللغة العربية ، وينبه على أنه قد أخذ كل ذلك الفصل من كتب المناطقة . وفي الفصل السادس يتكلم على « الحبر » ؟ فيبين أنه على نوعين : يقين وتصديق ، والمؤلف في هذا النصل يجرى على نهج فقهاء المسلمين ومتكلميهم ، مع ميل ظاهر نحو التشيع . وفي الفصل السادس يجمل المؤلف الكلام على الوجه الثاني من أوجه البيان وهو ( الاعتقاد ) المتفرع عن الوجه الأوَّل . والمؤلف لا يأتي في هذا الفصل

أيضاً بجديد ، فالقياس والخبر يحدثان فينا إما حقا لا شبهة فيه ، أو علماً مشتبهاً يحتاج إلى تقويته بالاحتجاج فيه ، أو باطلا لا شك فيه . ونحن يجب علينا أن نصدق الأوّل اعتقاداً وعملا ، وأن نكذب الثالث ، وأن نتوقف عند الشانى ونحتاط قبل أن نعرض له بتصديق أو تكذيب . كل ذلك يتفق وأصول الفقه وعلم الكلام ، ولكن مع ميل ظاهر إلى التشيع على عادة المؤلف ، وفي الفصل السابع يتكلم المؤلف على الوجه الثالث من أوجه البيان ، وهو البيان بالقول ، ولكنه في الواقع يضمنه الكلام على الوجه الرابع ، وهو البيان بالكتاب . والقول عنده نوعان ، فمنه ظاهر غير محتاج إلى تفسير ، ومنه باطن يتوصل إليه بالاستدلال والخبر، ويستشهد المؤلف في كلامه هنا بشواهد مأخوذة من القرآن. ثم يلخص خواص القضية المنطقية ، فيقول إن منها ما هو عام شامل السان العربي وغيره ، ومنها ما هو خاص يختلف باختلاف اللغات ، ثم يعد الخواص العامة مستعيناً في ذلك بالمنطق والفقه وعلم الكلام. وفي الفصل الثامن، والتاسع، والعاشر، والحادى عشر، يورد المؤلف من قواعد النحو ما يتعلق بالاشتقاق ، وصيغ الأسماء والأفعال . وليس في الفصول المذكورة ابتكار ما ؛ بل مى فى الواقع لا تمخرج عن كونها مجرَّد تقليد للفصاين العشرين ، والحادى والعشرين من (كتاب الشعر) لأرسطو ، ومن الفصل الثاني عشر إلى الرابع والعشرين يتكلم على التشبيه ، واللحن في أحواله المختلفة ، والرمن ، والوحى ، والاستعارة ، والأمثال ، واللغز ، والحذف، والصرف، والمبالغة، والقطع والعطف، والتقديم والتأخير، والاختراع والتعريب ؛ وفى ذلك كله يعتمد المؤلف على أرسطو . وفى

الفصل الخامس والعشرين يقسم المؤلف الكلام إلى منظوم ومنثور ، تم يعرف ( البلاغة ) التي يستوى عنده فيها المنظوم والمنثور ، فيقول : « إنها القول المحيط بالمعنى المقصود مع اختيار الكلام وحسن النظام ، وفصاحة اللسان » ، ثم يدافع عن الشعر فيقول إن أرسطو ذكره في (كتاب الجدل) وجعله حجة مقنعة ، و إنه احتج في كثير من كتب السياسة بقول (أوميرس) ؛ ولكن أهم من ذلك كله عنده أن النبي (صلعم) سمع الشعر وندب الشعراء من أصحابه لهجو أعدائه . ثم يسرد المؤلف فنون الشعر ، آتياً على محاسنه وعيو به في كلام مقارب لكلام قدامة في ( نقد الشمر) . وهو لا يرى بأساً بأن يغلو الشاعر و يسرف في تعبيره ، مفضلا الغلو على الاعتدال ، محيلا في ذلك كله على أرسطو الذي يجيز بل يستعذب الكذب في الشمر . وفي الفصل السادس والعشرين ، يتكلم على المنثور فيقول إنه أربعة أنواع : خطابة ، وترسل ، وجدل ؛ وحديث . ثم يأخذ في الكلام من حيث البلاغة على الخطابة والترسل ، فيعرفهما و يبين محاسنهما وعيوبهما ، ويقارن بينهما معتمداً بصفة خاصة على الجاحظ فها يتعلق بالخطابة من حيث الفصاحة والإلقاء ، وعلى كتاب الدواوين والخطاطين فيما يتعلق بالرسائل من حيث بلاغتها ورشاقتها . ونلاحظ أنه يضرب المثل بأرسطو واقليدس في الإيجاز ، لأنهما كما يقول: ( لم يأتيا في شيء من كلامهما بما يتهيأ لأحد أن يختصره أو يأتى بأقل من لفظهما ) كما يصرب المشل بجالينوس و يوحنا النحوى فى الإطالة والإسهاب. ثم يضيف إلى ذلك عدّة شواهد عربية مأخوذة من أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم ، ومن كبار الكتاب حتى القرن الثالث. وفي الفصل السابع

والعشرين يتكلم على الترسل . وفى الفصل الثامن والعشرين يتكلم على الجدل ، فيذكر قواعده على نحو ما هو وارد فى (كتاب الجدل) لأرسطو ، وعلى حسب مواضعات المتكلمين والفقهاء الإسلاميين . وفى الفصل التاسع والعشرين يتكلم على ما ينبغى أن يتصف به الحجادل البارع من الصفات الخلقية ، والخلقية ، والمنطقية ، والأدبية ، مستعيناً فى ذلك كله بالقرآن والسنة ومواضعات المتكلمين والفقهاء ومقالات الفلاسفة . ثم يتكلم فى الفصل الأخير من الرسالة على الحديث ، فيبين أن له وجوهاً كثيرة ، منها الجد والهزل ، والصدق والكذب ، والسخيف والجزل ... الخ . منها الجد والهزل ، والصدق والكذب ، والسخيف والجزل ... الخ . ويهدى المؤلف إلى القارى نصائح تقوم على الأخلاق والذوق السليم يبين فيها متى وكيف وأين يستخدم كل وجه من هذه الوجوه .

لاجرم أنا هنا بإزاء بيان جديد كل الجدة ، بيان لا يستمد غذاء من الأدب العربى البحت وخطابة أرسطو وشعره فحسب ، ولكنه يستفيد في تكوين بنيته من منطق أرسطو ، و بخاصة كتابيه (أنالوطيقا) و (طوبيقا (۱)) هذا البيان الجديد يقصد في حقيقة الأمم إلى تكوين الخطيب والشاعر والكاتب ؛ وذلك بأن يجعل لكل منهم أولاً فكراً مستقيا ، ثم لساناً ناطقاً يحسن به التعبير عما يجول بخاطره ؛ ثم هو يهديه بعد ذلك إلى خير أساليب الأداء والإلقاء . ولسنا بحاجة إلى أن نقول إن حظ هذا البيان ذي الصفة الفلسفية المحضة لم يكن خيراً من حظ ( نقد الشعر ) لقدامة ، ذلك بأن أدبا . العرب مضوا يكتبون على النحو الذي أشرنا إليه منذ قليل .

<sup>(</sup>۱) أى كتابى ( تمليل الفياس ) و ( الجدل ) .

أريد أن أقف هنا وقفة يسيرة لأبين ما كان لكتابى (الحطابة) و (الشعر) من أثر مباشر تام فى الفكر العربى ، أو بعبارة أدق فى الفكر الإسلامى . ولا أقصد بذلك إلا الفكر الفلسنى الذى يعنى بالنظر الحجرد دون أية غاية عملية . فمنذ تم نقل كتابى (الحطابة) و (الشعر) إلى اللغة العربية عدما فلاسفة المسلمين متممين لمنطق أرسطو ، وتناولوها بالتحليل والشرح . من ذلك تحليل ابن رشد وشرحه ، وتحليل ابن سينا وشرحه لها فى كتاب (الشفا) .

ولست أتعرض في هذا المقام لما كتب ابن رشد عنهما . فذلك غير خاف على القارئ من جهة ، ثم هو من جهة أخرى لا يتفق بوجه من الوجوه ومعاني أرسطو . ذلك لأن ابن رشد لم يفهم هذه العاني فحرفها جهد استطاعته . وقد نسأل أنفسنا ونحن نقرأ ابن رشد عن سبب هذا التحريف أهو قصور من الفيلسوف القرطبي ، أم فساد ترجمة (الخطابة) و (الشعر) ؟ لاشك أن ابن رشد لم يفهم على أقل تقدير كتاب (الخطابة) لأن ترجمة هذا الكتاب سحيحة بقدر الإمكان ومن المستطاع قراءة مقدار صالح منها ، على ما في ذلك من المشقة ، في نسخة من ترجمة (الأرغانون) منها ، على ما في ذلك من المشقة ، في نسخة من ترجمة (الأرغانون) مغوظة بالمكتبة الأهلية بباريس (تحت رقم ٢٣٤٦ مخطوطات شرقية) وربما تولت كليتنا نشرها يوماً ما . هذه الترجمة بعيدة جدا عن أن توصف بالتحريف والسقم ، و إن كانت منقولة عن ترجمة سريانية .

وإذاً فلا عجب أن يكون ابن سينا فهم كتاب ( الخطابة ) فهماً لا بأس به ، وقد حلله فى ( الشفا ) تحليلاً دقيقاً وشديد القرب من الأصل . فهو يقسمه إلى أربع مقالات : الأولى تقع فى سبعة فصول و ياخص فيها

و يشرح آراء أرسطو العامة في تعريف ( الخطابة ) وفي العلاقة بينها و بين ( الجدل ) والصناعات الأخرى ، وفى فائدتها ، وفى البرهان الخطابي ، والأنواع الخطابية ، وغير ذلك . ثم المقالة الثانية وتقع في تسعة فصول : الثلاثة الأولى منها في الخطابة السياسية ، والرابع في خطابة المنافرة ، والخامس والسادس والسابع والثامن في الخطابة القضائية ، والتـاسع في التصديقات التي ليست عن صناعة كما يقول ابن سينا . ثم المقالة الثالثة وتشتمل على ستة فصول: تبحث الأربعة الأولى منها في (الانفعالات)، ويبحث الخامس في الأنواع المشتركة بين الأنواع الخطابية الثلاثة ، ويبحث. السادس في الفرق بين المقدمات الجدلية والخطابية وفي إعطاء أنواع نافعة فى التصديقات بأصنافها . ثم المقالة الرابعة ، وتقع فى خمسة فصول : تبحث. الثلاثة الأولى منها في ( العبارة ) ويبحث الرابع في أحوال القول الخطابي. وحاجتها في كل نوع من الأنواع الثلاثة الخطابية ، ويبحث الخامس في السؤال والجواب الخطابيين ، وفى خاتمة الكلام الخطابي .

يتضح من ذلك أن المقالتين الأولى والثانية تقابلان الكتاب الأوّل من كتاب ( الخطابة ) بشكله الذى نعرفه ، والمقالة الثالثة تقابل الكتاب الثالث . والمقالة الرابعة تقابل الكتاب الثالث .

وبعد ، فهل هذا التقسيم الرباعى لكتاب (الخطابة) •ن صنع ابن سينا أم هل هو قديم ؟ هذا سؤال يهم الهلينيين الذين لا يزالون يبحثون عن التقسيم القديم لكتاب (الخطابة) وليس فى الإمكان أن نجيب عنه حتى تحل رموز النسخة التى أشرنا إليها منذ هنيهة ويتم نشرها .

قد نكون مبالغين إذا قلنا أن ابن سينا أحاط علماً بكتاب ( الحطابة ) ؟

ولكن لاشك في أنه أحاط بجوهر. . انظر إلى كلامه على أنواع الحكومة كما أوردها أرسطو في (كتاب الخطابة ) فمن الجلي أنه مشوب بالغموض والإبهام ؛ في حين أنه فهم حق الفهم ما يصف به أرسطو كل نوع منها . ثم انظر إلى كلامه على نظام القضاء عند اليونان ، فهو لا يوصف بالدقة ولا بالوضوح ، لأن ابن سينا لا يعرف نظام قضاء الجماعة ، فهو يسمى (الاتهام) (شكاية) و (الدفاع) (اعتذاراً)، وكثيراً ما يتكلم كلام الأديب حيث ينبغي أن يتكلم كلام رجل القانون. إلا أنك تجده قد فهم فهماً يستثير الإعجاب كل ما يقوله أرسطو عن (الانفمالات) ؟ وتجد وصفه لأخلاق الأحداث ، والشبان (١) ، والشيب ، مطابقاً للأصل مطابقة رائمة . و يكاد تصوره ( للعبارة ) يكون صحيحاً لا غبار عليه ، ومع هذا كله فابن سينا نفسه لا يغفل أن ينبه على أن كتاب ( الخطابة ) بعيد عن الفكر العربي، ويلفت النظر مراراً إلى أن به أشياء خاصة باليونان، ويصرح فى عدة مواضع بأنه لم يفهم جملا بعينها واردة فى كتاب ﴿ الْحَطَابَةِ ﴾ ؛ بل لقد بلغ به الأمر أن اتهم الترجمة بعدم الدقة ، وود لو استطاع الرجوع إلى الأصل اليوناني (٢٠) ، وكثيراً ما يستعصى عليه فهم الشواهد التي يوردها أرسطو فيحذفها وينبه على ذلك ، كما أنه كثيراً ما ينبو ذوقه عن أسماء الأعلام اليونانية فيهذبها أو يكتني بذكر مدلولاتها. فإذا أورد شاهداً أخطأ في إيراده . مثال ذلك استعاله (أفروديت) مكان ( ديونيسوس<sup>(٣)</sup> ) فى المقال الخاص بالاستعارة المناسبة ، واختصاره قصة

<sup>(</sup>١) كتاب الشفا: الخطابة: المفالة الثالثة: الفصل الرابع.

<sup>(</sup>۲) ه د ; د : د الثالث .

<sup>(</sup>٣) و د : و د : و الثاني .

سيمونيدس دون أن يذكر اسمه حين رفض أن يمدح البغلة السابقة (۱) الأنه لم يرض ما قدم إليه من أجر ، ثم أرضى فمدحها واصفاً إياها بأنها ابنة الفرس ذى الجناحين ، وقد ينتصر لنفسه فيستبدل بالشواهد اليونانية شواهد عربية مأخوذة من الأدب العربى والفقه ومن الحديث أحياناً كما صنع عند كلامه على (خاتمة الكلام الخطابى) ، فبعد أن أورد على نحو ما فعل أرسطو عبارة ليسياس المشهورة (هذا الذى قلته ، وسمعتموه ، والحكم لكم) عقب عليها بقوله (كما يقال عندنا : أقول قولى هذا ، وأستغفر الله العظيم لى ولكم ، إنه غفور رحيم (۱) .

على أن ابن سينا لم يجد فهم كتاب (الشعر) كا فهم كتاب (الخطابة) ولسنا ندرى أيرجع ذلك إلى سقم الترجمة العربية لهذا الكتاب أم إلى أن الفيلسوف لم يوفق إلى فهمه ؟ ومهما يكن من الأم فهذا السؤال لا تمكن الإجابة عنه إلا بعد الاطلاع على ترجمة كتاب الشعر الواردة فى نسخة المكتبة الأهلية بباريس . هذا وكثيراً ما يكون تحليل أبن سينا لمكتاب الشعر مجرّد لغو لا معنى له ، فالتراجيدى عنده هى المديح ، والمحمة هى الأدب . أما الأمشال والأعلام والملاحظات الدقيقة التي يلاحظها أرسطاطاليس على ما يتميز به كل نوع من أنواع الشعر فابن سينا يخلط بينها خلطاً شنيعا .

لكن ابن سينا فهم حق الفهم ( نظرية المحاكاة ) ، وجاء بصورة صحيحة للصناعة الشعرية وللوسائل التي يتوسل بها في التغلب على الصعاب

<sup>(</sup>١) الشفا: الخطامة: المفالة الرابعة: الفصل الأولى.

<sup>(</sup>۲) «: «: « الخامس.

التى تمترض الشاعر . وجملة القول أنه فهم كل ما يمكن أن يفهمه شرق مجهل الآداب اليونانية كلها . فهم أصولاً عامة ، وأصولاً قد تنطبق على الأدب العربى من بعض الوجوه ، وهو نفسه يمترف بذلك (١) .

نلاحظ قبل أن نختم هذا الفصل أن الفصول السبعة التى تشتمل على تحليله لكتاب الشعر تتفق اتفاقاً تاما مع الجزء الباق من (كتاب الشعر) فلم يعرف الشرقيون إذاً نسخة كاملة من هذا الكتاب.

٤

لم تلق (خطابة) ابن سينا ولا (شعره) قبولاً لدى الفلاسغة الذين جاءوا من بعده وكان كل اعتادهم على تصانيفه . فأخذ هذان الفنان يتضاءلان على مر الزمن حتى انحصرا فى فصلين يقعان كلاها فى أسطر معدودات تذيل بها كتب المنطق . ولا يعجبن القارئ من تناهى الأمر إلى هذه الحال ، فالفلاسفة والمناطقة أصبحوا لا يكادون يفقهون من أمر الخطابة والشعر شيئاً ، فلم يكونوا إذاً ليحفلوا بهما ؛ وكانوا فوق ذلك قد استفرقتهم مجادلات تقريرية أقل ما توصف به أنها تافهة عديمة الجدوى .

على أن مجهود ابن سينا لم يكن ليذهب عبثاً ؛ لقد عرب كتاب ( الخطابة ) إذا صح هذا التعبير ؛ وجعله فى متناول الفكر العربى ، و بذلك هيأ أسباب التوفيق بين البيانين اللذين عاشا متجاور بن دون أن يتلاقيا و يتآلفا .

وقد تحقق هذا التوفيق في القرن الخامس على يد عبد القاهر الجرجاني

<sup>(</sup>١) الشفا: كتاب الشعر: الفصل الأول والفصل الثامن.

الذي سبق ذكره . صنف عبد القاهر كتابين يعتبران بحق أنفس ماكتب في البيان العربي . هما (أسرار البلاغة) و ( دلائل الإعجاز ) . فعندما نقرأ أوَّلُمَا نَكَادُ نَجِزَمُ بِأَنَ المؤلفُ قرأُ الفصل الذي عقده ابن سينا ( للعبارة ) وأنه فكر فيه كثيراً ، وحاول أن يدرسه دراسة نقد وتمحيص . والواقع أنه درس (الحقيقة) و (الحجاز) فتبين له أن تصوّر القدماء للمجاز مضطرب غير مستقيم ، فانبرى يوضح مبهمه و يجلو غامضه . فقسم الحجاز إلى نوعين : ( مجاز لغوی ) و ( مجاز عقــلی ) ثم قسم الحجاز اللغوی إلى نوءين : أحدهما يقوم على التشبيه ، وأما الآخر فعبارة عن كل لفظ استعمل مكان لفظ آخر لصلة بينهما . و بعد فنحن نعرف مجاز أرسطو الذي يجيز إطلاق اسم الجنس على النوع ، واسم النوع على الجنس ، واسم النوع على نوع آخر. فمجاز أرسطو هذا هو ما يسميه عبد القاهر ( مجازاً مرسلا ) وأما الجاز الذي يقوم على التشبيه ، والذي يسميه أرسطو (صورة ) فيسميه عبدالقاهر ( استعارةِ ) وهو لفظ كان القدماء يطلقونه على المجاز بكافة أنواعه . ولـكي يقرر عبد القاهر مذهبه هـذا ، يتعمق في دراسة الحجاز والتشبيه تعمقاً لم يسبق إليه ، ولكن من غيرأن يخرج بحال من الحدود التي رسمها أرسطو. أما ( المجار العقلي ) فهو من ابتكار عبد القاهر ، ويصبح أن نسميه ( المجاز الكلامي ) لأنك إذا قات مع عبدالقام (أنبت الربيع البقل) فهذا مجاز ، لأن الربيع لا ينبت البقل ، ولكن الذي ينبته هو الله تعالى . وينفق عبد القاهر جهداً غير قليل في الدفاع عن مجازه هذا ، وفي تمييزه عن المجاز المعروف . ولكن لاشك في أن الأساس الذي يبني عليـــه هذا التمييز محل للنظر.

أما كتاب (دلائل الإعجاز) فيحاول فيه عبد القاهر أف يثبت (إعجاز القرآن) وهو أم جعله علماء الكلام الفرض من البيان من عهد بعيد . ولكى يصل عبد القاهر إلى هذه الغاية يبدأ بحشه بنقض نظريتين قديمتين : إحداها تجعل جمال الكلام فى اللفظ ، والأخرى تجعله فى المعنى . ثم ينتهى به البحث إلى أن الجال ليس فى اللفظ ولا فى المعنى ، وإنما هو فى نظم الكلام ، أى فى الأسلوب . ثم يحاول بعد ذلك أن يبين فيم يكون جمال الأسلوب وروعته ، فيدرس ( الجلة ) بالتفصيل ، منفردة ومتصلة ، فيضطره البحث إلى الكلام على أهمية حروف العطف ، وقيمة الإيجاز فيضطره البحث إلى الكلام على أهمية حروف العطف ، وقيمة الإيجاز والإطناب ، وضر ورة مطابقة الكلام المقتضى الحال ، و بذلك يضع أساس ( علم المعانى ) المشهور .

ولا يسع من يقرأ (دلائل الإعجاز) إلا أن يعترف بما أنفق عبد القاهر، من جهد صادق ، خصب ، في التأليف بين قواعد النحو العربي و بين آراء أرسطو العامة في الجلة ، والأسلوب ، والفصول . وقد وفق عبد القاهر في حاول توفيقاً يدعو إلى الإعجاب ، و إذا كان الجاحظ هو واضع أساس البيان العربي حقا فعبد القاهر، هو الذي رفع قواعده وأحكم بناءه .

\* \* \*

لم يتقدّم البيان العربى بعد عبد القاهر تقدّماً ما ، بل لقد أخذ على العكس من ذلك فى التأخر والانحطاط . ومنذ القرن السابع جعل يفقد كل صفة أدبية له ، و يصبح فريسة للشراح والمقررين الذين شغلوا بالجدل فيا ليس بشى، وكادوا يجهلون الأدب العربى جهلا تامًا .

مما تقدّم نرى أى طريق طويل شاق سلكه البيان العربي منذ نشأته في أوائل القرن الثاني إلى أن بلغ في القرن الخامس درجة كال كان من سوء الحظ نزر الفائدة قليل الجدوى . والملنا نكون قد أوضحنا في هذا البحث بما فيسه الكفاية أنه كان في جميع أطواره وثيق الصلة بالفلسفة اليونانية أولا و بالبيان اليوناني أخيراً . و إذا لا يكون أرسطو المملم الأول للسلمين في الفلسفة وحدها ؛ ولكنه إلى جانب ذلك معلمهم الأول في علم البيان ما

## تحقيـــق

فى حياة قدامة ، ونسبة كتاب ( نقد النثر ) إليه ، ومخطوطة ذلك الكتاب المحفوظة بالأسكوريال ، ونشرها

لعبد الحميد العبادي

١

هو أبو الفرج (۱) قدامة بن جعفر بن قدامة بن زياد ، المعروف بالكاتب البغدادى ، لا نعرف له نسباً فوق جده زياد المذكور ، وانقطاع نسبه على هذا النحو قرينة على أنه غير عربى الأصل ، وقد يكون من ذرية بعض نصارى العراق الذين عاشوا فى كنف الدولة الفارسية القديمة . وفوق ذلك لا نعرف شيئاً عن زياد ولا عن ابنه قدامة (۲) .

أما جعفر بن قدامة فقد اختلفت فيه الروايات ، فصاحب الفهرست (٣) يقول « إنه ممن لا يفكر فيه ولا علم عنده » ويتابعه فى ذلك ياقوت فى (معجم الأدباء)(٤) فى حين أن الخطيب البغدادى يقول فى ترجمته (٥)

<sup>(</sup>۱) هذه كنيته في أغلب المصادر ، غير أن ابن تغرى بردى يكنيه بأبي جعفر ( انظر النجوم الزاهرة ج ۲ س ۳۲۳ ، طبع ليدن ) .

<sup>(</sup>٢) لفت نظرى زميلي الأستاذ أحمد أمين إلى قول الجاحظ في كتاب الحيوان (ج ه س ٣٣) ، « قال قدامة حكيم المشرق » ولكني لم أعثر على نس يفيد أن قدامة هذا هو جد المترجم .

<sup>(</sup>٣) ص ١٣٠ ( طَبْعة لينزج ) : (٤) ج ٦ ص ٢٠٣

<sup>(</sup>٥) تاريخ بشداد ، ج ٧ ص ٢٠٥ ( طبعة القاهرة ) .

لاجمفر بن قدامة بن زياد ، أحد مشايخ الكتاب وعلمائهم ، وافر الأدب حسن المعرفة ، وله مصنفات في صنعة الكتابة وغيرها ، وحدث عن أبي العيناء الضرير ، وحماد بن إسحاق الموصلي ، ومحمد بن مالك الخزاعي ونحوهم ، وروى عنه أبو الفرج الأصبهاني » .

وهذه العبارة توافق ما يقوله عن جعفر علماء آخرون بعفهم ه: تدم على الخطيب و بعضهم متأخر عنه ؟ فالأصبهاني يروى عنه أخباراً كثيرة ، وقد نقل عن كتاب له قصيدة قالها مصعب بن عبد الله الزبيرى فى رثاء إسحاق الموصلي (۱) . والمطرّزى شارح مقامات الحريرى والمتوفى سنة ٦٩٠ يقول عن كتاب (نقد الشعر) « وقيل هو لوالده جعفر » ثم (۱) يورد عبارة الخطيب ، ونجد فى ترجمة قديمة للبلاذرى المتوفى سنة ٢٧٩ ويرى المستشرق ده غويه أنها للمقريزى ، أن جعفر بن قدامة كان من روى عن البلاذرى (۱) . فهل نستخلص من كل ذلك أن صاحب الفهرست قد وهم فى أمر جعفر بن قدامة وأن ياقوت تابعه فى وهمه ، وأن الصحييح من أمر جعفر ما ذكره الخطيب ، وجاء ، طابقاً لرواية الأصبهانى ولما يقول عنه المطرزى ومترجم البلاذرى ؟ نعتقد أن هذا ما ينبغى أن يستقر عليه الرأى فى أمر جعفر بن قدامة .

كان جعفر على دين أسرته وهو النصرانية ، والظاهر أنه نشأ بالبصرة الني توطنتها أسرته (على انتقل إلى بغداد حيث تضلع من الثقافة الإسلامية على عادة كثير من ذميي الدولة الإسلامية لذلك العهد ، فروى عن

<sup>(</sup>۱) الأغاني ج ٥ س ١٣٣ ( طبع بولاق ) .

<sup>(</sup>٢) الإيضاح : الورقة الـ ٠٤

<sup>(</sup>٣) فتوح البلدان . بتحقیق ده غویه س ٦

Journal Asiatique 1862, 5, 155 auiv. (£)

البلاذري ، وحدث عن أبي العيناء ، وحماد بن إسحق الموصلي ، ومحمد ان مالك الخزاعي ، وابن خرداذبه الجغرافي المشهور (١) ولا شك أن المراد بالتحديث هنا رواية الأخبار لا التحديث بحديث رسول الله . ثم تولى الكتابة بالديوان بشهادة الخطيب، وانصل بالبلاط العباسي، فالأصبهاني يروى عنه أخباراً تفيــد انصاله بالخليفة المكتنى بالله وانقطاءه إلى عبد الله بن الممتز (٢) . أما وفاته فالراجح عندى أنها كانت حوالى سنة ٣١٠ ه ، وهي السنة التي يظن بعضهم (٣) خطأ أن ابنه قدامة تو في فيها ، مع أن الثبت كما سيجيء أن قدامة توفى سنة ٣٣٧ ه. ثم إن القول بوفاة جعفر حوالى سنة ٣١٠ ﻫ يتفق مع أخذه عمن ذكرنا من العلماء ، ومع اتصاله بالخليفة المكتنى بالله المتوفى سنة ٢٩٥ وانقطاعه إلى ابن المعنز المتوفى سنة ٢٩٦ هـ . ولا يتعارض مع ذلك كون الأصبهاني ( ٢٨٤ — ٣٥٦ هـ ) قد أخذ عنه ، فان خلكان (٤) يقول إن الأصهابي قدى خسين سنة في تألیف (کتابه الأغانی) ، وذلك یفید أنه شرع حوالی سنة ۳۰۹ ه يجمع مادة كتابه الكبير ، و إذاً يكون قد اتصل مجمفر قبل وفاته بزمن غير يسير . والظاهر أنه قرأ على جعفر كتاباً له في الأدب فكان ذلك مناط روايته عنه . يؤكد ذلك قوله : «حدّثني جعفر بن قدامة » و « وأخبرني جعفر بن قدامة » و « نسخت من كتاب جعفر بن قدامة » (<sup>()</sup>.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) توفی سنة ۳۰۰ ه .

<sup>(</sup>۲) لأغانى ج ٩ ص ١٤٤ — ١٤٥ (طبع بولاق).

<sup>(</sup>٣) انظر فهرس مكتبة الأسكوريال لدرنبورغ (ج ١ رقم ٢٤٢) .

<sup>(</sup>٤) وفيات الأعيان ج ١ ص ٥٧٥ — ٤٧٦ ( طَّبع بولاق ) .

<sup>(</sup>٠) الأغانى ج ٥ س ١٢٨ ( طبع بولاق ) .

وكما يحيط الغموض بحياة جعفر فإنه بحيط كذلك بحياة ابنه أبى الفرج قدامة بن جعفر على عظم قدره وعلو شأنه فى العلم والأدب. فالمصادر لا تعين سنة ميلاده ولا تقطع في سنة وفاته ، كما أنها لا تورد شيئاً مفصلا عن حياته العلمية ولا حياته العامة . غير أن ياقوت يروى أنه أدرك زمن تعلب والمبرد وأبي سعيد السكرى وابن قتيبة وطبقتهم ، وأنه سأل تعلباً ( المتوفى سنة ٢٩٢ ﻫ ) عن أشياء ، فيستفاد من ذلك أنه ولد حوالى سنة ٧٧٥ ه على تقدير أن سنه لم تكن تقل عن خمسة عشر عاماً وقت سؤاله تعلباً . ثم ينقل ياقوت عن ابن الجوزى أنه توفى سنة ٣٣٧ هـ فى خلافة المطيع ، ولكنه يعقب على ذلك بتخطئة ابن الجوزي في هذا الخبر ، محجة أنه عنده كثير التخليط فيما تفرد به من الأخبار ، ويقول إن آخر ما علم من أمر قدامة إنما كان سنة ٣٢٠ ه . وكما يخطى ياقوت ابن الجوزى فإنه يُجَهِّل من قال إن قدامة كتب لبني بويه بحجة أنه كان أقدم منهم عهداً. ونحن نرى أن ياقوت لم يوفق في الأمرين جميعاً ، فبدلا من أن يأخذ من تظاهر الروايتين دليلا على صحتهما فإنه يخطئهما معاً . أما نحن فنلحظ هـذا الاتفاق بين الروايتين ونقول بصحتهما، ونزيد أن المطرزي يقول: « وظنى أنه أدرك أيام المقتدر بالله وابنه الراضي بالله » ، وأن أبا المحاسن بن تغرى بردى يروى عن الذهبي أنه توفي في العام المذكور (١) ، وأنه قد جاء على الورقة الأولى من النسخة الخطية من (كتاب الخراج) أن قدامة توفى سنة ٣٣٧ ، وعلى هذا التقدير يكون قدامة قد نيف على الستين ، وهي سن تتناسب مع مكانته الأدبية العالية ، ومع ما خلف من آثار علمية كثيرة قيمة .

<sup>(</sup>١) النجوم الزاهمة ج ٢ ص ٣٢٣ من طبعة ليدن .

لا شك أن قدامة نشأ ببغداد ، ولعله ولد بها أيضاً ؛ وقد أسلم في حداثته على يد الخليفة المكتنى بالله كما بذكر ابن النديم ؛ والظاهر أن أباه كان قد طاب نفساً بذلك وسره أن يرى ابنه يعتنق ديناً كان يمنمه هو من الدخول فيه تقدّم السن واستقرار مكانته في المجتمع . وعلى أثر ذلك الحادث الهام في حياة قدامة انفسح أمامه مجال العمل والأمل، فأكب على دراسة العلوم الإسلامية ليعد نفسه لصناعة الكتابة التي احترفها أبوه من قبل ، والتي كانت تتطلب إذ ذاك ثقافة عالية وكانت سلما إلى الورارة نفسها. فلما استوفى من ذلك حظا موفوراً التحق بالديوان فتولى سنة ٢٩٧ مجلس الزمام(١) في الديوان المعروف بمجلس الجماعة . ثم ما زال يتقاب في الأعمال الديوانية حتى صارت إليه رياسة الكتاب على ما يظهر ؟ فياقوت ينقل عن أبي حيان أنه حضر مجلس الوزير الفضل بن الفرات وقت مناظرة أبي سعيد السيرافي ومتي المنطقي في سنة ٣٢٠ هـ وكلامه في صدر المنزلة السادسة من كتاب الخراج يفيه تزعمه الكتاب وقت وضع ذلك الكتاب الذي يرى ده غويه أن قدامة ألفه حوالي سنة ٣١٦ه. وضمنه حوادث وقعت في العام المذكور والأعوام القلائل التي تلتمه ، وأنه قد رجع فيه إلى السجلات الرسمية (٢). فلما دخل بنو بويه بغداد سنة ٣٣٤هـ كتب لهم قدامة ، وكل ما يلاحظ عليه من أثر ذلك الانقلاب السياسي الخطير أنه جاري بني بويه في مذهبهم الديني أو السياسي ، فإن على كتابه

<sup>(</sup>۱) لعله دیوان زمام النفقات الذی ذکره الطبری فی حوادث عام ۲۳۱ ( الطبری ج ۱۱ س ۳۱ ) .

Bibl. Geog. Arab. VII., XXII. (7)

( نقد النار ) مسحة من التشيع الإمامي المعتدل . وقد ظل يكتب لهم على ما يظهر إلى أن توفى عام ٣٣٧ و .

كان قدامة من أوسع أهل زمانه علماً وأغزرهم مادة ؛ أخذ بنصيب وافر من ثقافة عصره الإسلامية ، فبرع في اللنسة ، والأدب ، والفقه ، والسكلام، والفلسفة، والحساب. وكان يمدُّه في كل ذلك ذكا. قوى وطبع سليم ، وشغف بالاطلاع والتحصيل شديد ؛ هذا إلى خات قويم ونفس عالية تجافت به عن تبذل العامة و إسـفافها ، و بذلك أصبح مثالا جميلا للعالم الإسلامي المهذب في أوائل القرن الرابع الهجري . والمصادر كلها مجمعة على نعته بالفضل، والبلاغة، والفلسفة، والبراعة في الحساب والمنطق. يقول ابن النديم (١٠ : « وكان قدامة أحد البلغاء الفصحاء والفلاسفة الفضلاء وممن يشار إليه في علم المنطق » ويقول الحريري(٢٠) : « . . . . . ولو أونى بلاغة قدامة » و يقول المطرزي (٣) : « هو أبو الفرج قدامة ..... المضروب به المثل في البلاغة ... وقيل هو أوّل من وضع الحساب » و يقول باقوت(٩): فقرأ واجتهد و برع في صناءتي البلاغة والحساب وقرآ صدرا صالحا من المنطق وهو لأنح على ديباجة تصانيفه و إن كان المنطق في ذلك العصر لم يتحرر تحريره الآن . واشتهر في زمانه بالبلاغة ونقد الشعر وصنف فى ذلك كتباً » .

والحق أن ما وصل إلينا من مصنفات قدامة يدل على تأثره الشديد بالثقافات الأربع التي كانت تقوم عليها يومئذ المدنية الإسلامية: المربية والفارسية واليونانية والهندية. أما تمكنه من الثقافة المربية فظاهر في كتابيه ( نقد الشعر ) و ( كتاب الألفاظ ) والأوّل بدل على بصر بالشمر

<sup>(</sup>١) الفهرست ص ١٣٠ (٢) مقدمة « المقامات » .

<sup>(</sup>٣) الإيضاح: الورقة الد ٤٠ (٤) معجم الأداء: ج ٦ ص ٢٠٤

العربى وتذوق له لا مجد له مثيلا فيا وصل إلينا من الكتب السابقة عليه. والثانى ، وقد طبع حديثاً بمصر ، يدل على إحاطة تامة بمفردات اللغة العربية ، وعلى ذوق موسيق فى تخير الألفاظ وتأليفها لا نعجب من توافره لرجل يعمد ثانى اثنين وضعا علم البديع ، ها عبد الله بن المعتز وقدامة بن جمفر . وأما تأثره بالثقافة الفارسية فيؤخذ من تلك الفصول التى عقدها فى كتاب (الحراج) وجعل موضوعها ما يسميه علما السلمين بالآداب السلطانية وهى من قبيل ما كتبه ابن المقفع فى ذلك الموضوع نفسه ، على أن كتاب الخراج يحوى فوق ذلك فصولا أخرى قيمة فى جغرافية الدولة أن كتاب الخراج يحوى فوق ذلك فصولا أخرى قيمة فى جغرافية الدولة الإسلامية لذلك المهد وخاصة نظمها المالية . وأما تأثره بالثقافة اليونانية فيظهر واضحاً فى كتابى ( نقد الشعر ) و ( نقد النثر ) كما بين زميلى الدكتور طه حسين فى بحثه المتقدم عند كلامه على هذين الكتابين . وأما تأثره بالثقافة المندية فيستفاد من براعته فى الحساب براعة جمات المطرزى يقول : « وقيل هو أوّل من وضع الحساب » .

ولقدامة طريقة فى التأليف فذة طريفة ، تجمع إلى غزارة المادة وعمق التفكير ، حسن الترتيب وسهولة العبارة و إيجازها . وقد بعثه على انتهاج هذه الطريقة قصده فى كثير من كتبه إلى أن تكون سهلة التناول والاستظهار على ناشئة الكتاب الذين يعدون أنفسهم لتقلد الأعمال الديوانية . وهو يصرح بذلك فى صدر المنزلة السادسة من (كتاب الحراج) فكتبه من قبيل كتب ابن قتيبة ، و إن كان قدامة أروع أسلوباً وأمثل طريقة وأشد تأثراً بالعلوم الدخيلة فى العربية .

3

كان قدامة وافر العلم متنوعه ، وكذلك كانت تصانيفه العلمية . فابن

النديم يحصى من مصنفاته اثنى عشر كتاباً: (١) كتاب الحراج. (٢) كتاب نقد الشعر. (٣) كتاب صابون الغم. (٤) كتاب صرف الهم. (٥) كتاب جلاء الحزن. (٦) كتاب درياق الفكر. (٧) كتاب السياسة. (٨) كتاب الرد على ابن المعتز فيا عاب به أبا تمام. (٩) كتاب حشو حشاء الجليس. (١٠) كتاب صناعة الجدل. (١٠) كتاب الرسالة في أبي على بن مقلة ، وتعرف بالنجم الثاقب. (١١) كتاب نزهة القلوب وزاد المسافر.

على أن هذا الثبت لا يحصر كل تصانيف قدامة ، فالمطرزى يضيف إليه (كتاب الألفاظ) (١) . وياقوت يزيد عليه (كتاب زهر الربيع فى الأخبار) (٢) . ثم إن حاجى خليفة يضيف إليه تفسيراً لدهض وباحث أرسطو (١) . فهل نأخذ من ذلك الاستدراك المتتابع أنه ربما كانت أقدامة مؤلفات أخرى ضاعت ونسيت نفس أسمائها ؟ مهما يكن من شيء فيذبني ألا تخدعنا هذه الكثرة العددية لمؤلفات قدامة ، فقد يكون أغلبها مجرد رسائل قصار ، وقد يكون بعضها لأبيه ثم نسب إليه خطأ ، فالأصبهاني يقول : (نسخت من كتاب جعفر بن قدامة) ، والخطيب البغدادي يقول عن أبيه : (وله مصنفات في صنعة الكتابة وغيرها) ، والمطرزي محدثنا أن بعضهم يرى أن كتاب (نقد الشعر) ليس لقدامة ، وإنما هو لأبيه جعفر .

<sup>(</sup>۱) • الإيضاح ، الورقة الـ ٤٠ (٢) معجم الأدباء ، ج ٦ ص ٢٠٤ (٣) • ولأبى الفرج قدامة بن جعفر تفسير بعض المقالة الأولى من كتاب صمم الـكيان ، كشف الظنون ج ٣ ص ٦١٩ --- ٦٢٠ (طبعة لينزج ١٨٣٥ – ١٨٥٨م) .

وأيا ما كانت الحال فليس من بين الكتب المنسوبة لقدامة في المصادر التي بأيدينا كتاب اسمه (نقد النثر) أو (كتاب البيان) وهو الذي تولينا نشره هنا . وليس من بينها كذلك كتاب واحد من الكتب الأربعة التي يذكر صاحب ( نقد النثر ) أنها له و يحيل عايها وهي : (١) كتاب الحجة . (٢) كتاب الإيضاح . (٣) كتاب التعبد . (٤) كتاب أسرار القرآن . وقد رجعت إلى ماكتبه المستشرقون في هذا الموضوع فلم أظفر بطائل. فده سلان لم يذكر شيئاً عن الكتب المذكورة فى مقاله عن قدامة (١) المنشور بالمجلة الأسيوية ، وكذلك ميخاثيل الغزيري (٢) الذي يخلط في أمر قدامة وكتابه (نقد النثر)، ودرنبورغ (٢) صاحب فهرس المخطوطات العربية المحفوظة بالأسكوريال لا يعوَّل على كلام الغزيري ، و يأخذ من العبارة التي على الصفحة الأولى (١) من نسخة (كتاب نقد النثر) المحفوظة بالأسكوريال أن مادة ( نقد النثر ) لقدامة وأن صياغتها لأبي عبد الله محمد بن أيوب ، ويعقب على ذلك بقوله إنه لا يعرف شيئاً عن ابن أيوب هذا ، ويتابعه في ذلك روكلان (٥) وهيوار (٦) متابعة تامه (٧) .

Journal Asiatique, 1862. Série 5. XX. 155, suiv. (1)

Casiri. Bibliotheca Arabico-Hispana Escurialensis CCXLII. (Y)

Derenbourg, Mss. de l'Escurial, I, 147. (\*)

<sup>(</sup>٤) انظر صورتها في أول متن الكتاب.

Encycylopédie de L'Islam ; Kudama. ( • )

Littérature Arabe 294-295. (7)

<sup>(</sup>۷) و بعد صدور الطبعة الأولى من كتاب « نقد النثر » اطلعت على بحث كتبه الأستاذ لتى دلاقيدا فى .383—383 vol XIII 331—383 الأستاذ لتى دلاقيدا فى .383—383 الملة ، الأستاذ لتى دلاقيدا فى .7 ٠ ١ ( «تكملة الصلة » لابن الأبار ج ١ س ٢٩٧ — ٢٩٩ ) وأنه مؤلف كتاب « نقد النثر » وأنه استمده من مصنفات قدامة ، وقد وافق الأستاذ كر تشكو فسكى على هذا الرأى .

بإزاء ذلك كله شك زميلى الدكتور طه حسين (١) فى نسبة الكتاب إلى قدامة ، ومن رأيه أنه قد يكون لفقيه شيعى غير معروف ، على أنه قد عهد إلى تحقيق هذه المسألة نفياً أو إثباتاً .

وقبل أن أدلى برأى في هذا الموضوع أقول إن المرحوم العلامة الشيخ محمد محمود الشنقيطي عند ما اطلع على كتاب ( نقد النثر ) بالأسكور يال لم يشك في أنه لقدامة وكتب يقول: « كتاب نقد النثر المسمى بكتاب البيان، مما عني بتأليفه أبو الفرج قدامة بن جعفر الكاتب البغدادي، وهو كتاب نفيس ، لا نظيرله في فنه ، يحتاج إليه ، وما وقفت عليه بالمشرق . وقد ألف كتاباً آخر مهاه بنقد الشعر ، ولكنه بالنسبة لهذا صغير جدا » (٢). أما يحن فبعد طول البحث ثبت عندنا أن الكتاب المذكور لابدأن يكون لقدامة كما جاء على الورقة الأولى منه . ودليلنا على ذلك ما يأتى : (أولاً) أن الكتاب لامحالة قدكتب في عصر قدامة ( ٢٧٥ ؟ — ٣٣٧ﻫ ) ، والدليل القاطع على ذلك أن المؤلف يصف حادثا وقع لابن النسترى وشهده هو بنفسه (٢) ، وابن النسترى هذا هو لا شك الذي يقول فيه صاحب الفهرست (٤): « وهو سعيد بن ابراهيم بن النسترى . . . وكان نصرانيا قريب العهد من صنائع بني الفرات هو وأبوه ويلزم السجع في مكاتباته » فاذا علمنا أن دولة بني الفرات ازدهرت فيما بين عامي ٢٩٠ و ٣٢٧ (م) أيقنا أن مؤلف « نقد النثر » قد عاش في ذلك الوقت

<sup>(</sup>١) انظر بحثه السابق في البيان العربي ، ص ٢٠

<sup>(</sup>٢) انظر تغريره رقم ٢٤٣ (مكتبات) بدار الـكتب المصرية ص ١١

<sup>(</sup>٣) انظر « تقد النثر » من ۱۰۸ (٤) الفهرست من ۱۹۳

Encyclopédie de l'Islam : Ibn el Furat. (\*)

(ثانياً) أن المقارنة الموضوعية بين كتابى (نقد النثر) و (نقد الشعر) ترى تقارباً عجيباً فى كثير من المعانى فضلاً عن طريقة التعبير عنها، مما يرجح أن الكتابين صدرا عن مؤلف واحد، ولأهمية هذا التقارب نورد ما يأتى على سبيل المثال:

(١) يعرف قدامة الشعر في كتابه ( نقــد الشمر ) فيقول (١) : ( . . . إنه قول موزون مقفى يدل على معنى فقولنا « قول » دال على أصل الـكلام الذي هو بمنزلة الجنس للشعر ، وقولنا «موزون » يفصله ثما ايس بموزون إذ كان من القول موزون وغير موزون ، وقولنا « متنى » فصل بين ماله من الكلام الموزون قواف و بين ما لا قوافي له ولا مقاطع ، وقولنا « يدل على معنى » ، يفصل ما جرى من القول على قافية وزن مع دلالة على معنى ) . وجاء في تعريف البلاغة في كتاب ( نقد النثر ) (٢٠) . (... وحدها عندنا أنه القول المحيط بالقصود مع اختيار الكلام ، وحسن النظام ، وفصاحة اللسان . و إنما أضفنا إلى « الإحاطة بالعني » « اختيار الكلام » ، لأن العامى قد يحيط قوله بمعناه الذي يريده إلا أنه بكلام م ذول من كلام أمثاله ، فلا يكون موصوفاً بالبلاغة ، وزدنا « فصاحة اللمان » لأن الأعجمي واللحّان قد يبلغان مرادها بقولها فلا يكونات موصوفين بالبلاغة . وزدنا « حسن النظام » لأنه قد يتكلم الفصيح بالكلام الحسن الآنى على المعنى ولا يحسن ترتيب ألفاظه وتصبير كل واحدة منها مع ما يشاكلها فلا يقع ذلك موقعـه ) . وهذه العبارة الأخيرة تتفق وموضوع (كتاب الألفاظ) لقدامة كل الاتفاق .

<sup>(</sup>١) تقد الشر ص ٣ ( طبع الجوائب ) . (٧) نقد النثر ص ٧٦

(۲) يصوب قدامة فى (نقد الشعر)(۱) امرأ القيس حين قال: فلو أن ما أسعى لأدنى معيشة كفانى ولم أطلب قليل من المال ولكنما أسعى لحجـــد مؤثل وقد يدرك المجد المؤثل أمشالى

وهو القائل في موضع آخر :

فتملأ بيتنا أفطاً وسماناً وحسبك من غني شبع ورئ

فيقول قدامة (فإن من عابه زعم أنه من قبيسل المناقضة حيث وصف نفسه في موضع بسمو الهمة وقلة الرضا بدنى، الهيشة ، وأطرى في موضع آخر القناعة وأخبر عن اكتفاء الإنسان بشبعه وريه) و يمضى في تصويب امرئ القيس وتبرئته من التناقض إلى أن يقول (لأن الشاعر ليس يوصف بأن يكون صادقاً ، بل إنما يراد منه إذا أخذ في مهنى من المعانى كائناً ما كان أن يجيده في وقته الحاضر ، لا أن ينسخ ما قاله في وقت آخر ) . وجاء في (نقد النثر) (٢) : (فأما وضع المعانى في مواضعها التي تليق بها ، فكقول امرئ القيس في عنفوان أمره وجدة ملكه :

فوضع طلب الرفعة وسمو المنزلة موضعها إذ كان ملكا ، لأن ذلك يليق بالملوك ، ثم وضع القناعة لما زال عنه ملكه وصاركواحد ، رريته لأن ذلك أولى بمن هذه منزلته ، فقال :

ألا إلا تكن إبل فمعزى كأن قرون جلتها العدى ألا إلا تكن إبل فعزى كأن قرون جلتها العدى أذا ما قام حالبها أرنت كأن الحي صبحهم نعى أفعلاً بيتنا أقطا وسمانا وحسبك من غنى شبع ورى أ

<sup>(</sup>١) نقد الشعر س ٥ — ٦ ( طبع الجوائب ) . (٢) نقد النثر س ٩٢

(٣) يقول قدامة في (نقد الشعر) في جواز الاختراع والوضع: (فإني لما كنت آخذاً في معنى لم يسبق إليه من يضع لمعانيه وفنونه المستنبطة أسماء تدل عليها احتجت أن أضع لما يظهر من ذلك أسماء اخترعتها وقد فعلت ذلك ، والأسماء لا منازعة فيها إذ كانت علامات ، فإن قنع بما وضعته من هذه الأسماء ، و إلا فليخترع كل من أبي ما وضعته منها ما أحب فإنه ليس ينازع في ذلك ) ، وجاء في (نقد النثر) (٢) : (وكل من استخرج علماً أو استنبط شيئاً وأراد أن يضع له اسماً من عنده ويواطئ عليه من يخرجه إليه ، فله أن يغمل ذلك ... وقد ذكر أرسطاطاليس ذلك وذكر أنه مطلق لكل أحد احتاج إلى تسمية شيء ليعرفه به أن يسميه بما شاء من الأسماء ) .

(٤) يقول قدامة في (نقد الشعر) في تفضيل الغلوفي الشعر على الاعتدال: (فلنرجع إلى ما بدأنا بذكره من الغلو والاقتصار على الحد الأوسط، فأقول إن الغلو عندى أجود المذهبين وهو ما ذهب إليه أهل الفهم بالشعر والشعراء قديماً، وقد بلغني عن بعضهم أنه قال أحسن الشعر أكذبه، وكذا نرى فلاسفة اليونانيين في الشعر على مذهب لغتهم)، وجاء في (نقد النثر) (ث): (وللشاعر أن يقتصد في الوصف أو التشبيه أو المدح أو الذم، وله أن يبالغ، وله أن يسرف حتى يناسب قوله الحال ويضاهيه ؛ ولا يستحسن السرف والكذب والإحالة في شيء من فنون القول إلا في الشعر، وقد ذكر أرسطاطاليس الشعر فوصفه بأن الكذب

<sup>(</sup>١) تقد الشعر من ٦ (٢) تقد النثر من ٧٣

<sup>(</sup>٣) تقد الشعر س ١٩ (٤) تقد النَّبر ص ٩٠

فيه أكثر من الصدق ، وذكر أن ذلك جائز في الصناعة الشعرية ) .

نكتنى بهذا القدر من المقارنة ، ثم نحيل القارى طى ما يقول قداه فى ( نقد الشعر ) (١) عن الاستحالة والمناقضة فى الشعر ، وعلى ما جاء فى ( نقد النثر ) عن الخلاف والمناقضة عند المتكلمين (٢) ؛ فسيجد القواين يكادان يكونان شيئاً واحداً . وعندى أن كلام قدامة فى ( نقد الشمر ) لا يختلف فى جوهم، عما جاء عن المنظوم فى ( نقد النثر ) ، وليس الفرق بينهما إلا فرق ما بين الإيجاز والتفصيل فى الموضوع الواحد.

هذا ولا تتأتى المقارنة بين (نقد النثر) وبين كتابى (الحراج) و (الألفاظ) لاختلاف موضوعاتها ، ومع ذلك لا يعدم قارئها شاهداً على أنها كلها صادرة عن قلم واحد . فتمريف قدامة للكتابة في أول المنزلة السابعة من كتاب (الحراج) إنما هو من قبيل تعريفه الشعر في (نقد الشعر) والبلاغة في (نقد النثر) (٣) ، ثم إن إشارته في (نقد النثر) الى التحلية التي يستعملها الكتاب في تعريف الأشخاص تشير إلى كلامه على هذا الموضوع تفصيلا في كتاب (الحراج) من كتاب (الخراج) من شرطاً في البلاغة (١٠ يشير إلى موضوع كتاب (الألفاظ) .

من أجل ذلك كله نعتقد أن مؤلف ( نقد النَّبر ) هو نفس مؤاف كتب (الخراج) و ( نقد الشعر ) و (الألفاظ ) ، هو قدامة بن جمفر .

مقيت ثلاثة أسئلة يجب الجواب عنها:

<sup>(</sup>١) تقد الشعر ص ٧٩ (٢) تقد النثر ص ١٢٤

<sup>(</sup>٣) نقد النثر ص ٧٦ (٤) نقد النثر ص ٧٢

<sup>(</sup>ه) كتاب الخراج ، صدر للنزلة الحامسة (٦) عد النثر ص ٧٦

(أولا): كيف عرف الكتاب ( بنقد النثر) مع أن اسمه الحقيتى كتاب البيان) ؟

(ثانياً): بم نفسر عدم ذكر كتب ( الحجة ) و ( الإيضاح ) و ( الليضاح ) و ( النعبد ) و (أسرار القرآن ) ضمن ما ورد من كتب قدامة فى المصادر التى بأيدينا ؟

(ثالثاً): من أبو عبد الله محمد بن أيوب المذكور على الورقة الأولى من النسخة الخطية ؟ وهل له صلة بقدامة أو بالكتاب مطلقاً ؟

نجيب عن السؤال الأول بأن الاسم الحقيق للكتاب هو من غير شك (كتاب البيان) كا جاء بالورقتين الأولى والأخيرة من النسخة الحطية ، وأن قدامة وضعه على سبيل المعارضة للكتاب (البيان والتبيين) للجاحظ والاستدراك به عليه وقد صرح بذلك فى مقدمته (۱) ، وليكون كتيباً سهل التناول على ناشئة الكتاب ؛ وأن غلبة اسم (نقد النثر) عليه إنما ترجع إلى محض للقابلة بينه و بين كتابه (نقد الشعر) و إلى أن كلام المؤاف على (باب المنثور) هو أطول فصول (نقد النثر) وأجودها من غير نزاع . وربما كان (كتاب الجدل) الذي ينسبه إليه صاحب القهرست عبارة عن الفصلين اللذين عقدها فيه قدامة بعنوان (باب فيه الجدل والمجادلة) و (باب فيه أدب الجدل) واللذين ها خير مصداق لقول ابن النديم عن قدامة فيه أدب الجدل) واللذين ها خير مصداق لقول ابن النديم عن قدامة فيه أدب الجدل) واللذين ها خير مصداق القول ابن النديم عن قدامة فيه أدب الجدل) واللذين ها خير مصداق القول ابن النديم عن قدامة فيه أدب الجدل والحادلة و (نقد الشعر) المحفوظتين بالأسكور يال مجموعتان في مجلد واحد وأن الأولى دون الثانية ، هي التي تحمل اسم قدامة (۲) .

ونجيب عن السؤال الثاني بأنا نرى أن الكتب الأربعة المذكورة

<sup>(</sup>۱) تقد النثر ص ۱ (۲) انظر فهرس درنبورنح رثم ۲٤۲ ج ۱

إما أن تكون قد ضاعت وفات المؤرخين ذكرها كما فات ابن النديم ذكر كتاب (زهر الرياض)، وكما فات ياقوت ذكر كتاب (الألفاظ) أو أنها مجرد فصول تضمنها كنب قدامة . وسواء أصح هذا التقدير أم ذاك فقد أفادت الكتب المذكورة قدامة النصراني الأصل والنشأة قبولاً لدى صلحاء المسلمين ، تدل عليه العبارة الواردة بالورقة الأولى من (نقد النثر) وهي (رضى الله عنه وأرضاه).

وأما أبو عبد الله محمد بن أبوب، فقد رأينا أن خلاصة رأى المستشرقين فيه ما يراه درنبورغ من أنه كان تليذاً لقدامة ، وأنه أخذ عنه مادة السكتاب ، ثم تولى هو صياغتها (١) . وقد تبين لى أن درنبورغ لم يستمد رأيه هذا من مصدر قديم ، وأنه إبما أخذه من ظهر العبارة الواردة بالورقة الأولى من الكتاب وهى (كتاب نقد النثر ، مما عنى به أبو الفرج قدامة بن جعفر البغدادى ، رضى الله عنه وأرضاه ، الشيخ النقيه الكرم أبى عبد الله محمد بن أبوب بن محمد ؛ نفعه الله به ، وهو الكتاب المعروف بكتاب البيان ) فقد ظن أن كلة (الفقيه) متعلقة بكامة (عنى) مع أن بكتاب البيان) فقد ظن أن كلة (الفقيه) متعلقة بكامة (عنى) مع أن اللام فى الكلمة الأولى تفيد الملك ، بمنى أن نسخة الكتاب الأبى عبد الله المذكور . والا أدل على ذلك من قول الناسخ (المشيخ الفقيده المكرم ..... نفعه الله به ) هذا وليس بالكتاب على الإطلاق شيء يفيد أن مؤلفه أو محرره أندلسي .

ومبلغ الرأى عندى فى ابن أيوب المذكور أنه فقيه أنداسى (٢) انتسخ له السكتاب، وأنه من أهل القرن السابع الهجرى على أكثر تقدير (٢). والقرينة

<sup>(</sup>١) وَانظر أيضا رأى الأستاذ دلاڤيدا في هامش س ٤١ من هذا التخيق .

<sup>(</sup>٢) و(٣) وقد صدق بحث الأستاذ دلاڤيدا الذي سبقت الإشارة إليه رأينا هذا .

على ذلك أمران: (١) تصدير اسمه بكلمة (الفقيه) على عادة علماء الأندلس والمغرب، وهو اصطلاح يقابله عند المشارقة لفظ (العالم) و(الإمام). (٢) كنيته بأبي عبدالله، وهي كنية شاعت في الأندلس في عصورها الأخيرة، وأما أنه من أهل القرن السابع على أكثر تقدير فالدليل عليه شيئان كذلك: (١) خط نسخة الكتاب، فهو يشبه خط الكتب العربية الأندلسية التي كتبت في الزمن المذكور من حيث رسم الحروف و إعجامها، ثم (٢) أسلوب الدعاء الوارد في آخر النسخة الخطوطة، فهو من قبيل الأدعية والاستغفارات الدينية التي شاعت في العصور الإسلامية المتأخرة.

٣

ونورد هنا كلة وجيزة عن النسخة التي اعتمدنا عليها في نشر هذا الكتاب . فهي النسخة المخطوطة المحفوظة بمكتبة الأسكوريال تحت رقم ٢٤٣ من فهرس درنبورغ . وهي النسخة الخطية الوحيدة لهذا الكتاب في العالم فيا نعرف ، وقد أحضرت صورتها الشمسية من إسبانيا في خريف عام ١٩٢٩ . وهي مكتوبة بالخط المنربي وعدد أوراقها ٥٧ ورقة ، وليس بها تاريخ كتابتها للأسف ، غير أني أرجح كما بينت أنها كتبت في القرن السابع الهجري ، وقد ذكر على الورقة الأولى منها أنها صارت إلى ملك أمير المؤمنين عبد الله الحسني (١) صاحب مها كش أي في القرن العاشر الهجري . ويظهر أنها نقلت هي ونسخة ( نقد الشعر ) عن النسخة التي جلبت من المشرق إلى الأمدلس في أواخر القرن الرابع على عهد الحكم المستنصر الذي كان جمّاعا للكتب القيمة .

<sup>(</sup>١) تولى من عام سنة ٩٦٠ إلى عام ٩٨١ ه.

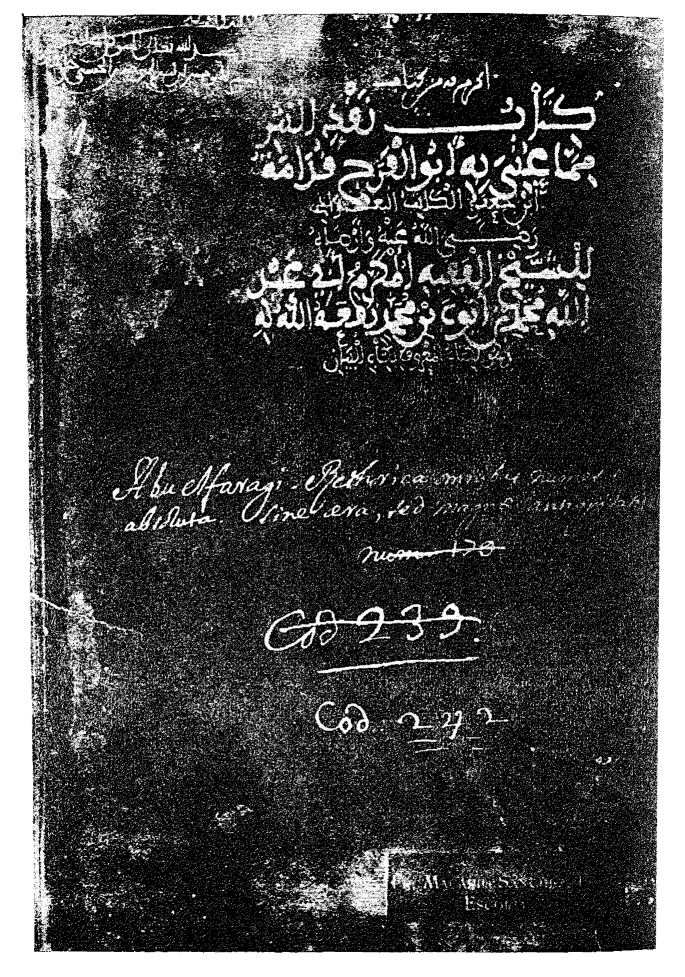
وعندما قررت لجنة طبع الكتب بالجامعة المصرية طبع هذا الكتاب، تولينا ضبطه و ترقيمه و فهرسته ، و بهذه المناسبة أسدى خالص الشكر إلى حضرة عبد الرحيم محود أفندى المصحح بدار الكتب المصرية ، فهو الذي تولى ضبط ما ورد في الكتاب من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية ، كا أسديه إلى حضرة محمد نديم أفندى ملاحظ مطبعة دار الكتب المصرية ، فقد حرص على أن تطبع المقدّمة الفرنسية بالمطبعة المذكورة على صعوبة طبع الحروف العربية بالرسم الافرنجي الذي اصطلح عليه المستشرقون . وقد أثبتنا بهامش النسخة المطبوعة ما يقابل صفحاتها من صفحات النسخة الخطوطة تيسيراً للراجعة والمقابلة على من يريدها . وقد اعترضنا بالنسخة الأصلية كثير من الألفاظ المحرّفة والمصحفة ، فما اهتدينا فيه إلى النسخة الأصلية كثير من الألفاظ المحرّفة والمصحفة ، فما اهتدينا فيه إلى وجه الصواب أثبتناه في المتن مصححاً و نبهنا عليه في المامش ، وما استعمى أبقيناه على حاله وأشرنا إليه في المامش بعبارة (كذا بالأصل) .

و بعد ، فنحن تعتقد أننا بما تجشمنا من جهد فى نشر هذا الكتاب قد أحيينا أثراً قيا من آثار السلف ، ترجو أن يعم نفعه إن شاء الله كا الفاهمة فى شعبان سنة ١٣٥١ هـ (ديسبر سنة ١٩٣٢) .

#### كلمة في الطبعة الثانية

صح ما رجوناه فى ختام التحقيق السابق من عموم النفع بهذا الكتاب، فقد قررته وزارة المعارف فى هذا العام لطلاب السنة الخامسة التوجيهية من المدارس الثانوية . ولذلك أعدنا طبعه بعد أن أضفنا إليه يسيراً من الشرح والتعليق اقتضاه هذا التقرير ما الناشران التاهرة فى رمضان سنة ١٩٣٧ه ( توفير سنة ١٩٣٧)

نقـــد النثر أو كتاب البيان



# ببالتياريم أارحيم

صلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وسلم . إن أولى ما افتتح به (١) اللهيب كتابه ، وابتدأ به الأديب خطابه ، ما افتتح الله به القرآن ، وجعله آخر دعوى أهل الإيمان . فالحمد لله شكراً لنعمته ، واعترافاً بمنته . وصلى الله على محمد وعترته (٢) ، والأخيار من ذريته .

وأما بعد ، فإنك ذكرت لى وقوفك على كتاب عروبن بحر الجاحظ (٢) الذى سماه «كتاب البيان والتبيين» وأنك وجدته إنما ذكر فيه أخباراً منتخلة (٤) ، وخطباً منتخبة ، ولم يأت فيه بوصف البيان ، ولا أتى على أقسامه فى هذا اللسان؛ وكان عند ما وقفت عليه ، غير مستحق لهذا الاسم الذى نسب إليه . وسألتنى أن أذكر لك جلاً من أقسام البيان ، آتية على أكثر أصوله ، محيطة بجماهير فصوله ، يعرف بها المبتدئ معانيه ، ويستغنى بها الناظر فيه ؛ وأن أختصر لك ذلك لئلا يطول له الكتاب ؛ فقد قيل « إن الإطالة أكثر أسباب الملالة » ؛ فتثاقات عن اجابتك إلى ما سألت ، لما قد حَذّرتْ منه وجهرت عنه العلماء من التعرض لوضع الكتب، إذ كانت نتائج اللب ؛ وكان المتجاسر على تأليفها التعرض لوضع الكتب، إذ كانت نتائج اللب ؛ وكان المتجاسر على تأليفها

 <sup>(</sup>١) في الأصل : «له» .

<sup>(</sup>۲) عترة الرجل نسله ورهطه وعشيرته الأدنون ممن مضى وغبر .

<sup>(</sup>٣) هو الأديب البصرى الكبير والمتكلم المعتزلى الثمهير . له من التصانيف الحسان كتاب « الحيوان » وكتاب « البيان والتبيين » . توفى عام ٥٥٥ ه وقد نيف على التسمين .

<sup>(1)</sup> مختارة

إنما يبدى صفحة عقله ، ويبين عن مقدار علمه وجهله . ثم رأيت حق الصديق عند العلماء فوق حق الشقيق ؛ ووجدتهم يجعلون الإخوان من عُدَد الزمان . فقال على عليه السلام : « المرء كثير بإخوانه » . وسئل بعضهم فقيل له : أيما أحب إليك أخوك أم صديقك ؟ فقال : « إنما أحب أخي إذا كان صديق ٥. وقال قائلهم: «الإخاء الصادق أقرب من النسب الشابك (١) ه وقال بمض الفلاسفة: « الأصدقاء نفس واحدة في أجساد متفرقة » . وقال على رضوان الله عليه : « ثلاثة لا يعرفون إلا فى ثلاثة مواطن : لا يعرف الشجاع إلاعند الحرب ، ولا يعرف الحليم إلا عند الفضب ، ولا يعرف الصديق إلا عند الحاجة » . فلما تذكرت ذلك وتدبرته تحملت لك تأليف ما أحببتَه ورسمته ، على علم منى بأن (٢) كتابي لا بدأن يقع في يدأحد [ ٢ ] رجلين : إما عاقل يعلم أن الصواب قصدى والحق إرادتي ، وأن نية الرجل أُولَى به من عمله ، فيتغمد سهواً إن وقع منى ، ويغتفر زللاً إن صدر عنى ؛ ويعود بفضل حلمــه على زللى ، ويصلح بعمله خطتى ، فقد وجب ذلك عليه لي ، لاعترافي قبل اقترافي ، و إقراري بالتقصير الذي رُ كُب في جِبِلَّة (٢) مثلى ؛ وإما جاهل أحبّ الأشياء إليه عيب ذوى الأدب والتسرع إلى تهجينهم وذكر مساويهم ، وذلك لمنافرته إياهم و بعد شكله من أشكالهم ، ومن أراد عيباً وجده ، ومن فحص عن عثرة لم يعدَّمها . وكان يقال : « من حسد إنساناً اغتابه ، ومن قصر عن شيء عابه » . ولذلك قيل : « من جهل شيئاً عاداه » . وقال على رضوان الله عليه : « عداوة الجاهل للعلم على قدر قلة انتفاعه به » . وقال الشاعر :

<sup>(</sup>١) المتداخل، ويقال بينهما شبكة بالضم أى نسب قرابة .

 <sup>(</sup>٢) في الأصل : ﴿ قَالَ ﴾ .

<sup>(</sup>٣) الطبيعة والخلقة .

وأُمْرَع ماعلمت بظهر غيب على عيب الرجال ذوو العيوب ويروى:

وأسرع ما علمت بظهر غيب إلى ذكر العيوب ذوو العيوب فمن كانت هـذه حاله ،كان اللبيب حقيقا بترك الحفل به ، وقلة الاكتراث له .

وقد ذكرت في كتابي هذا جملا من أقسام البيان ، وفقرا من آداب حكاء أهل هذا اللسان ، لم أسبق المتقدمين إليها ، ولكني شرحت في بعض قولى ما أجملوه ، واختصرت في بعض ذلك ما أطالوه ، وأوضحت في كثير منه ما أوعروه ، وجمعت في مواضع منه ما فرقوه ، ليخف بالاختصار حفظه ، ويقرب بالجمع والإيضاح فهمه . وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب .

#### \* \* \*

وأما بعد ، فإن الله خلق الإنسان وفضله على سائر الحيوان وأنطق بذلك القرآن ، فقال عن وجل (١) : « وَلَقَدْ كُرَّ مْنَا بَنِي آ دَمَ وَحَمَّلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّبِبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّبِبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا الْبَرِّ وَالْبَرِّ وَالْبَرِ مِنَ الطَّبِبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا الْبَرِّ وَالْبَرِ مِنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا اللهِ وَالْبَرِ مِنْ الطَّيْلِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ عَنْ وَجَل إنما فضل الإِنسان بالعقل دون غيره ، أنه لم يخاطب على أن الله عن وجل إنما فضل الإِنسان بالعقل دون غيره ، أنه لم يخاطب

<sup>(</sup>١) أورد المؤلف كثيراً من الآيات الفرآنية فى أثناء هذا الكتاب فوجدنا فيه بعض التحريف فأثبتناه كما هو وارد فى المصحف الشريف من غير تنبيسه على مواضع التحريف. (٢) سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٣) فى الأصل : ( الذي به فرق به ) بتكرار « به » .

٣ م] إلا من صح عقله واعتــدل تمييزه ، ولا جمل الثواب والعقاب إلا لهم ، ووضع التكليف عن غـيرهم من الأطفال الذين لم يكمل تمييزهم ، والمجانين الذينِ فقدوا عقولهم . فالعقل حجة الله طي خلقه ، والدليل لهم إلى معرفته ، والسبيل إلى نيل رحمته ، وقد أتت الرواية : « إن الله عن وجل لما خلق الخلق ثم العقل بعدهم ، استنطقه ثم قال: أقبل! فأقبل ، ثم قال له: أدبر! فأدبر، فقال: وعزتى وجلالى ماخلقت خلقا هو أحب إلى منك ولا أكلنك إلا فيمن أحب ، أمَا إلى إياك آمر وأنهى ، و إياك أعاقب وأثيب ، و بك آخذ وبك أعطى » . وروى عن أبى عبد الله (١) عليه السلام أنه قال لهشام : « يا هشام ! إن لله حُجتين : حجة ظاهرة وحجة باطنة ، فأما الظاهرة فالرسل ، وأما الباطنة فالعقل » . وعنه عليه السلام أنه قال : « حجة الله على العباد النبي ، والحجة فيما بين العباد و بين الله العقل » . ولولا العقل الذي بان به ذوو التمييز من ذوى الجهل ، لما كان بين الإنسان و بين سائر الحيوان فرق في تولد ولا نمو ، ولا حركة ولا هدو ، ولا أكل ولا شرب ، لأن سائر البهائم شركاؤه في ذلك . فبالعقل إذاً تنال الفضيلة ، وهو عند الله أقرب وسيلة .

## باب قسمة العقل

والعقل ينقسم قسمين: موهوب ومكسوب. فالموهوب: ما جمله الله فى جبلة خلقه، وهو الذى ذكره فى كتابه حيث يقول: « وَاللهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لاَ تَعَلَمُونَ شَيْئًا وَجَمَلَ لَكُمْ السَّمْعَ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لاَ تَعَلَمُونَ شَيْئًا وَجَمَلَ لَكُمْ السَّمْعَ (١) هى كنية الحدين بن على عليهما السلام.

وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْتُدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ » (١). وقد فضل الله في هذه الموهبة بعض خلقه على بعض على بعض في بعض خلقه على بعض على بعض في سائر أخلاقهم وأفعالهم ، فقال : « نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الخُيَوةِ الدُّنيا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْض دَرَجَاتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا مُخْرِيًّا الدُّنيا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْض دَرَجَاتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا مُخْرِيًّا وَرَخْمَةُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَتَحْمَعُونَ » (٢). و إنما فعل الله ذلك لمصلحة لهم . ونحن نبين الصلاح في ذلك ووصفه فيا نستأنف من كتابنا هذا إذا صرنا إليه .

والمكسوب: ما أفاده الإنسان بالتجربة والعبر، وبالأدب والنظر؛ وهو الذي ندب الله عن وجل إليه فقال : « أَفَـلَم يَسِيرُوا فِي الْأَرْض فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَمْقِلُونَ بِهَا أَوْ آذَانٌ يَسْمَهُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لَا تَعْنَى الْأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ » (٢). وجعل من أعطاه العقل الغريزى ثم أهمله وترك شحذه بالأدب والتفكر والتمييز والتدبر كالأنعام ، وعرفنا أن مصيرهم إلى النار ، فقال : « وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِعَجَهَمَ كَثِيرًا مِنَ الْجِنَّ وَالَّإِنَّسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنُ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَاتُ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَالْأَنْمَامِ بَلُ هُمْ أَضَلُ أُولَئِكَ هُمْ الْعَافِلُونَ »(٤) . إلا أن العقل الموهوب أصل — والموهوب القطب — والمكسوب فرع . والأشـياء بأصولها ، فإذا صح الأصل صح الذرع ، و إذا فسد فسد . وقد شبه بعض القدماء العقل الغريزي بالبدن وشبه المكتسب بالغذاء ، فكما أن الغذاء لا يستحيل إلا بالأبدان المحيلة له ، ولا ينفع إلا بحصوله فيها ، فكذلك العقل المستفاد بالأدب لا يتم إلا بالعقل

<sup>(</sup>١) سورة النحل . (٢) سورة الزخرف .

 <sup>(</sup>٣) سورة الحج.
 (٤) سورة الأعراف. وذرأنا خلفنا.

الغريزى كما أن البدن إذا عَدِم الغذاء لم يكن له بقاء ، فكذلك العقل الغريزي إذا عدم الأدب. وإذا صح العقل الموهوب كان بمنزلة الصحيح الذي يستمرئ الغذاء (١) وينتفع به . و إذا فسد كان بمنزلة البدن المريض الذي لا يُشتهى الغذاء ؛ و إن مُحمل منه عليه ما لا تدعوه طبيعته إليه كان زائدًا مرضه واستحال إلى الداء الذي هو الغالب عليه . ولذلك قيل : ﴿ إِنَّ الأدب يذهب عن العاقل السكر ويزيد الأحمق سكرا ». وقال الله عن وجل : ﴿ قُلْ هُوَ لَّلَّذِينَ آمَنُوا هُدِّي وَشِفَا ﴿ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرْ وَهُوَ عَلَيْهُمْ عَمَى أُولَئِكَ يُنَادَونَ مِنْ مَكَانَ بَعِيدٍ »(٢). وأحمد الناس عند الحكاء أصهم عقلا وأكثرهم علما وأدبا . وقد قال الله عن وجل : « إِنَّ شَرَّ الدَّوَابِّ عِنْدَ اللهِ الصُّمُّ الْبُكُمُ الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ » (\*). وقال: « قُلْ هَلْ يَسْتُوى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ » (\*). وقال : «بَرُّ فَعْرِ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ » (٥٠). وأخبر بعاقبة من [ ٣ م ] أهمل نفسه وضيع عقله فقال عن وجل : « وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَمْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّمِيرِ . فَأَعْتَرَفُوا بِذَنْبِهِمْ فَسُحْقاً لِأَصْحَابِ السبيري»(١). فمن لم يتفكر بقلبه و ينظر بعقله ، لم ينتفع بهذا الجوهر الشريف الذي وهبه الله عن وجل له . و إلى التفكر ندب(٢) الله عباده و بالاعتبار أمرهم ، فقال : ﴿ أَوَلَمُ ۚ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنْفُسِهِمْ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمُواتِ وَالْأَرْضَ ... الآية » (٨). « أَوَلَمُ يَتَفَكَّرُ وا مابِصَاحِبِهمْ مِنْ جِنَّةِ » (٩).

<sup>(</sup>١) يجده هنيئاً حمد الفية . (٢) سورة فصلت .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنقال . (٤) سورة الزمر .

<sup>(</sup>a) سورة الحجادلة . (٦) سورة اللك .

<sup>(</sup>٧) ندبه إلى الأمر كنصره دعاه وحثه .

 <sup>(</sup>A) سورة الروم . (٩) سورة الأعماف . والجنة بكسر الجيم الجنون .

وقال: «فَأُعْتَبرُوا بِالْولِي الأَبْصَارِ» (١). وقال: «أَفَلاَ يَتدَبَّرُ ونَ القُرْآنَ (٣) وروى فى الخبر : « فكرة ساعة خير من عبادة سنة » . وروى عن الصادق (٢٦) عليه السلام في كلام له: « ولكل شيء دليل ، ودليل العقل الفكر، ودليل الفكر الصمت » . فبالفكر والاعتبار، يُتَّقِّي الزلل والعثار، وبانتجارب تعرف العواقب وتدفع النوائب . فإذا تفكر الإنسان وتدبر ونظر واعتبر وقاس ما يدله عليه فكره بمـاجر به هو ومن قبله ، تبين له ما يريد أن يتبينه وظهر له معناه وحقيقته . وقد ذكر الله عن وجل البيان وامتدحه وامتدح بأنه علمه الإنسان ، فقال عن وجل : ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَّمَ الْقُرْ آنَ خَلَقَ الإنْسَانَ عَلَّمَهُ الْبَيَانَ » (١٠) . وجعله (أعني كتابه) ، تبيانا لكل شيء وجعله قرآنا ، وجعل رسله مبينين لخلقه ، فقال عن وجل : « وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولِ إِلاَّ بلِسَان قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ » (٥). وقال: « آلر. ِ تَلْكَ آيَاتُ الْكَتَابِ الْمُبِينِ » (٢٠). وقال : « أَنَّى لَهُمُ الذِّكْرَى وَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُبِينٌ » (٧)

## باب فيه ذكر وجوه البيان

والبيان على أربعة أوجه ، فمنه بيان الأشياء بذواتها و إن لم تُبن بلغاتها ، ومنه البيان الذي يحصل في القلب عند إعمال الفكرة واللب ، ومنه البيان الذي هو نطق باللسان ، ومنه البيان بالكتاب الذي يبلُغ مَن بَعَد أو غاب .

<sup>(</sup>١) سورة الحشر . (٢) سورة النساء .

 <sup>(</sup>٣) هو جغر الصادق الإمام السادس من أئمة الشيعة الإثنى عشرية .

<sup>(</sup>٤) سورة الرحمن . (٥) سورة إبراهيم .

<sup>(</sup>٦) سورة يوسف . (٧) سورة الدخان .

فالأشياء تبين للناظر المتوسم والعاقل المتبين بذواتها و بعجيب تركيب الله فيها وآثار صنعته في ظاهرها ، كا قال عز وجل : « إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَاتَ المُتَوَسِّمِينَ » (١) . وقال : « وَلَقَذْ تَرَ كُنَا مِنْهَا آيَةً بَيِّنَةً لِقَوْمِ لَا يَعْقِلُونَ » (٢) . ولذلك قال بعضهم : « قل للأرض من شق أنهارك ، وغرس أشجارك ، وجني ثمارك ، فإن هي أجابتك حواراً (٣) و إلا أجابتك اعتباراً » فهي و إِن كانت صامتة في أنفسها فهي ناطقة بظاهر أحوالها . وعلى هذا النحو استنطقت العرب الربع وخاطبت الطلل ؛ ونطقت عنه بالجواب ، على سبيل الاستعارات في الخطاب . وقد قال الله عز وجل في هذا المعنى : « أَو لَمْ يَسِيرُوا في الأَرْضِ في يَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الذّينَ كَانُوا مِنْ قَبْلِهِمْ » (٤) . وقال الشاعر :

يار بعَ بِشْرةَ (<sup>(0)</sup> بالجناب (<sup>(1)</sup> تكلّم وأبن لنا خــ براً ولا تستعجم (<sup>(۷)</sup> مالى رأيتُك بعــد أهلك موحشاً خَلَقاً (<sup>(۱)</sup> كحوض الباقر <sup>(۱)</sup> المتهدم

فاستنطق ما لا ينطق بلسانه ، لأن أحواله مظهرة لبيانه . وقال آخر : وأجاب عن صامت غير مجيب ، لما ظهر من حاله للقلوب :

فأجهشت للتَّوْباذ (۱۰) حين رأيتُه وڪبر للرحمن حين رآني فقلت له أين الذين عهدتُهم حواليك في عيش وخير زمانِ

<sup>(</sup>١) سورة الحجر . (٢) سورة العنكبوت .

٣) الحوار المحاورة والمراد • فان لم تجبك بلسان المقال أجابتك بلسان الحال » .

<sup>(</sup>٤) سورة الروم . (٥) اسم امرأة .

<sup>(</sup>٦) الجناب بفتح الجيم وكسرها اسم لمواضع متفرقة في بلاد العرب . وهو بالفتح خاصة الفناء وما قرب من محلة القوم .

 <sup>(</sup>٧) استعجم سكت وأمسك عن الجواب . (٨) الحلق محركة اليالى .

<sup>(</sup>٩) الباقر : جماعة البقر مع رعاتها . (١٠) بذال معجمة جبل بنجد .

فقال مَضَوْ ا واستودعونى ديارَهم ومَن ذا الذي يبقى على الحَدَّان (١) و إنما تعبر هذه الأشياء لمن اعتبر بها ، وتُبين لمن طلب البيان منها ؛ ولذلك جعل الله الآية لمن توسم (٢) وتفكر ، وعقل وتذكر فقال : « إنّ في ذَلِكَ لَا يَاتِ لِقَوْم يَتَفَكّرُونَ » (قَال في ذَلِكَ لَا يَاتِ لِقَوْم يَتَفَكّرُونَ » (قَال في ذَلِكَ لَا يَاتِ لِقَوْم يَتَفَكّرُونَ » (قَال في ذَلِك لَا يَاتِ لِقَوْم يَتَفَكّرُونَ » (قَال في ذَلِك لَا يَاتِ لِقَوْم يَذَكُرُونَ » (قَال في ذَلِك لَا يَاتِ الله الشياء و « إنّ في ذَلِك لَا يَات المُ شياء بذواتها لمن اعتبر بها وطلب البيان منها .

فإذا حصل هذا البيان المتفكر صار عالماً بمعانى الأشياء ، وكان ما يعتقد من ذلك بياناً ثانياً غير ذلك البيان وخص باسم « الاعتقاد » ولما كان ما يعتقده الإنسان من هذا البيان يحصل في نفسه غير متعدُّ له إلى غيره ، وكان الله عز وجل قد أراد أن يُتم فضيلة الإنسان ، خلق له اللسان وأنطقه بالبيان، فخبر به عما في نفسه من الحكمة التي أفادها والمعرفة التي اكتسبها ، فصار ذلك بياناً ثالثاً أوضح مما تقدمه وأعم نفعاً ؛ لأن الإنسان يشترك فيه مع غيره ، والذى قبله إنما ينفرد به وحده . إلا أن البيانين الأولين بالطبع فلا يتغيران ، وهذا البيان والآتى بعده بالوضع فهما يتغيران بتغير اللغات ، ويتباينان بتباين الاصطلاحات . ألا ترى أن الشمس واحدة في ذاتها ؛ وكذلك هي في اعتقاد العربي ثم العجمي ، فإذا صرت إلى اسمهـا وجدته في كل لسان من الألسن بخلاف ما هو في غيره ؟ وكذلك الكتاب ، فإن الصور والحروف تتغير فيه بتغير لغات أصحابه و إن كانت الأشياء غير متغيرة بتغير الآلسن المترجمة عنها .

<sup>(</sup>١) حدثان الدهم وحوادثه نوبه وما يحدث منه ، واحدها حادث.

 <sup>(</sup>۲) يقال توصمت فيه الحير تفرست ، مأخذه من الوسم أى مرفت فيه سمته وعلامته .

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد . (٤) سورة النحل .

ولشرف البيان وفضيلة اللسان قال أمير المؤمنين (١) عليه السلام: 
«المرء مخبوء تحت لسانه فإذا تكلم ظهر » وهذا من أشرف الكلام وأحسنه وأكثره معنى وأخصره ، لأنك لا تعرف الرجل حق معرفته إلا إذا خاطبته وسمعت منطقه ، ولذلك قال بعضهم وقد سئل « في كم تعرف الرجل ؟ » قال : « إن سكت فني يوم ، و إن نطق فني ساعة » . وقال بعض الحكاء : « إن الله عز وجل أعلى درجة اللسان على سائر الجوارح وأنطقه بتوحيده » . وقال الشاعى :

وهـذا اللسان بريد<sup>(۲)</sup> الفؤا د يدل الرجال على عقـــله وقال الآخر:

وكائن ترى من مُعجب لك صامت زيادته أو نقصه في التسكلم واللسان هو ترجمان اللب و بريد القلب والمبين عن الاعتقاد بالصحة أو الفساد وفيه الجال ، كما قال الله عز وجل : « وَلتَعْرِفَنَهُمْ فِي لَعْنِ الْقَوْلِ » (٢٠) . وكما قال النبي صلى الله عليه وسلم وقد سأله العباس رضى الله عنه بعرَفة فقال : فيم الجال يا رسول الله ؟ فقال : « في اللسان » . إلا أنه لما كان النقص للناس شاملا ، والجهل في أكثرهم فاشيا ، وكان كثير منهم يسرع إلى القول في غير موضعه ، ويُعجَب بما ليس بمعجب من منطقه ، احتاطت العلماء على الدهاء (٤) بأن أمروهم بالصمت ، ومدحوه عنده ، وأعلموهم أن الخطأ في القول ، وقالوا عنده ، وأعلموهم أن الخطأ في السكوت أيسر من الخطأ في القول ، وقالوا عنده ، وأعلموه ، وقالوا الشاعر :

<sup>(</sup>١) هو الإمام على بن أبي طالب . (٢) البريد هنا الرسول .

<sup>(</sup>٣) سورة عمد ، ولحن له قال قولا يفهمه عنه ويخنى على غيره .

<sup>(</sup>٤) السامة.

<sup>(</sup>٥) يقال أقال الله فلامًا عثرته بمعنى العبفع عنه وأصله من أقلته البيع فسخنه .

### وجرح اللسان كجرح اليد

وقال آخر :

يموت الفتى من عثرة بلسانه وليس يموت المرء من عثرة الرجل (١) وعرفوهم أن الفائدة فى الصمت لصاحبه ، والفائدة فى النطق لغيره . وقال بعضهم وقد سئل عن لزومه الصمت فقال : « أسكت لأسلم وأنصت لأعلم » .

وقيل: « الصمت حُكَمُ وقليل فاعله » . وقال أمير المؤمنين عليه السلام: « من كثر كلامه كثر سعطه » ، قال: وقال النبي صلى الله عليه وسلم: « وهل يَكبّ (٢) الناس على مناخرهم في نارجهنم إلا حصائد ألسنتهم (٢) » . وقال بعض الفلاسفة لرجل سمه يكثر الكلام: « يا هذا أنصف أذنيك من لسانك ، فإنما جعل لك أذنان ولسان واحد لتسمع أكثر بما تقول » . وقال الشاعر:

وفى الصمت ستر للغبى و إنما فضيحة كب المرء أن يتكلما وكل هذا إنما أرادوا به حجر (٥) الناس عن الكلام فيا لا يعلمون والتسرع إلى إطلاق ما لا يُحَصِّلون . وكما أن الصمت فى أوقاته وعند الاستغناء عنه حسن ، فإن الكلام فى أوقاته وعند الحاجة إليه أحسن . وقد روى عن على بن الحدين رضى الله عنه قول انتظم معنى ما أرادته

<sup>(</sup>١) بهامش الأصل إزاء هذا البيت : تمامه :

فشرته من فيسه ترى برأسه وعثرته بالرجل نبرا على مهل م ثم بازاء هذه الأسطر بالأصل حاشية غير واضحة .

<sup>(</sup>٢) أي علم وفقه . قال ثمالي : « وآتيناه الحسيم صبيا » وفي الحديث : « إن من الشعر لحسكما » أي إن في الشعر كلاما نافعاً ينهي عن الجهل والسقه .

 <sup>(</sup>٣) يقلبهم وبصرعهم . (٤) أي مآ قالته الألسنة من الكلام الذي لاخير
 فيه . والحصائد واحدتها حصيدة وهي الزرع المجمود . (٥) منعهم .

[00]

العلماء فى النطق بأخصر قول وأشبهه بكلام أمثاله ، فقال : «السكوت عما لا يعنيك أمثل من السكلام فيه ، والسكلام فيا يعنيك خير من السكوت عنه » . وحسب الأديب أن يستشعر هذا القول فإنه يهجم به على محاسن الأمرين إن شاء الله .

وقد يصمت الإنسان ويستعمل الكنمان لمخافة ، أو رقبة ، أو إسرار عداوة أو بغضة ؛ فيظهر في حركاته ولحظاته ما يبين عن ضميره ويبدى مكنونه ؛ مثل ما يظهر من الدمع عنسد فقد الأحبة ، ومن تغير النظر عند معاينة أهل العداوة . ولذلك قال الشاعر :

إذا لقيناهم نمت عيونهـــم والعين تظهر ما في القلب أو تصف وهذا من بيان الأشياء بذواتها وهو من الباب الأول.

ثم إن الله عز وجل لما علم أن بيان اللسان مقصور على الشاهد دون الغائب ، وعلى الحاضر دون الغابر ، وأراد تعالى أن يعم بالنفع فى البيان جيع أصناف العباد ، وسائر آفاق البلاد ، وأن يساوى فيه بين الماضين من خلقه والآتين ، والأولين والآخرين ، ألم عباده تصوير كلامهم محروف أصطلحوا عليها ، فخلدوا بذلك علومهم لمن بعدهم ، وعبروا به عن ألفاظهم ، ونالوا به ما بعد عنهم ، وكملت بذلك نسمة الله عليهم ، و بلغوا به الغاية التى قصدها عز وجل فى إفهامهم وإيجاب الحجة عليهم . ولولا الكتاب الذى قيد على الناس أخبار الماضين لم تجب حجة الأنبياء على من أتى بعدهم ولا كان النقل يصح عنهم ، ولذلك صارت الأم التى ليس لها كتاب قليلة العلوم والآداب ، وقد امتدح الله عز وجل تعليم ليس لها كتاب قليلة العلوم والآداب ، وقد امتدح الله عز وجل تعليم الكتاب فى كتابه وبين احتجاجه على الناس فقال : « إِقْرَأْ وَرَبُكَ

ٱلْأَكْرَمُ الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلَمِ عَلَمَ الْإِنسَانَ مَالَمَ عَنْلُمْ » (() . وقال عز وجل : « أَوَلَمَ \* تَأْنَهِمْ بَيِّنَهُ مَا فِي الصَّحْفِ الْأُولَى » (() . وقال : « إِنْتُونِي بِكِتَابٍ « أَوَلَمَ \* تَأْنَهِمْ بَيِّنَهُ مَا فِي الصَّحْفِ الْأُولَى » (() . وقال : « إِنْتُونِي بِكِتَابٍ مِنْ قَبْلِ هَذَا أَوْ أَثَارَةٍ مِنْ عِلْمٍ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ » (() .

وكل هذه الأقسام التي ذكرناها من البيان لا تخلو من أن تكون ظاهرة جلية أو باطنة خفية ؛ وذلك لما دبره الله عز وجل في هذا من الحَكُمَة والدَّلالة عليه ، لأنه جعل بعض خلائقه محتاجاً إلى البعض ؟ فالظاهر محتاج إلى الباطن لأنه معنى له ، والباطن محتاج إلى الظاهر لأنه دليل عليه وكذلك سائر مصنوعات الله عز وجل محتاج بعضها إلى بعض ، ليملم الإنسان أنه ليس يستغنى شيء بنفسه ويقوم بذاته غير الله تعالى ، وكل ما سواه فإنما هو بغيره ، ولو جمل تبارك وتعالى الأشياء كلها ظاهرة لتساوى الناس فى العلم ولم يتفاضلوا فيه . وفى تساوى الناس ، حتى لا يكون فيهم رؤساء متبعون وأتباع مطيعون ، بوارُهم . وقد قيل : « لا يزال الناس بخير ما تباينوا ، فإذا تساووا هلكوا » ، وعلى ما قلناه دبرهم . وقال فى كتابه: « وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَائِكَةِ...(١)» إلى آخر الآيات ، فجعل علم آدم بما أظهره له وأخفاه عن ملائكته دليلاً على فضله ورياسته ، وأنه المستحق من بينهم ما أفضى إليه من خلافته (٥) ، لأن من حَمَّه ألا يسوَّى بين العالم وغيره . ولو سوَّى بين الملائكة و بينه فى علم ما علَّمه إياه لم يكن هناك تفاضل يوجب له المنزلة التي جعلها له . ولو جعل تقدُّست أسماؤه الأشياء كلها خفية لم يكن إلى علم شيء سبيل

<sup>(</sup>١) سورة القلم . (٢) سورة طه .

<sup>(</sup>٣) سورة الأحقاف ، والأثارة البقية تؤثر أى تورث .

 <sup>(4)</sup> سورة البقرة . (٥) أى نبابته عنه سبحانه وتمالى فى الأرض .

ولتساوى الناس في الجهل ؛ لكنه بحكمته ومتقَن صنعته جعل بعضها ظاهراً مستغنياً بظهوره عن طلبه ، و بعضها باطناً محتاج (١) إلى إظهاره والفحص عنه ، وجعل الظاهر دليلا على الباطن وسُلَّما إليــه . ولم يقنع من عباده بعلم الظاهر من الأشـياء حتى يعرفوا معانيه وباطن تأويله ، وذم مرن اقتصر على علم ظواهر الأمور دون بواطنها ونغي العلم عنهم فقال: ﴿ وَلَكِنَّ أَكُثُرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ . يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِنَ الخُّيوةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ » (٢). وشبه من حمل التوراة حَمْلَ حفظ لظاهرها من غير تدبر لمعانيها بالحمار ، فقال : « مَثَلُ الَّذِينَ نُحِّمُّاوا التُّوْرَاةَ ثُمَّ لم \* يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا ﴾ (٣) . وقال في ذم قوم: « بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمُ \* يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ » ( ). وقال: « وَكَذَلِكَ يَجْتَبيك رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن ۚ تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ » (٥٠ . وقال الرسول صلى الله عليــه وسلم : « نية المؤمن خير من عمله » ؛ والنيــة باطنة والعمل ظاهر . ولذلك لم يقنع بعلم الباطن والعمل به دون الظاهر . وقال عز وجل : «قُلْ إِنْمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفُو احِشَ مَاظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ» (٦). وأعلمنا أن بالظاهر تقام الحجة فقال : « قُلْ سَمُّوهُمْ أَمْ تُنَبِّئُونَهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي الْأَرْضِ أَمْ بِظَاهِرِ مِنَ الْقَوْلِ »(٧). وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « الإيمان عقـ د بالقلب وقول باللسان وعمل بالأركان » . وليس الإيمان بالتحلي ولا بالتمني ، ولكنه ما وقر في النفوس وصدَّقتــه

<sup>(</sup>١) في الأصل ﴿ تحتاج ، ﴿ (٢) سورة الروم .

 <sup>(</sup>۳) سورة الجمعة .
 (۵) سورة يونس .

<sup>(</sup>٥) سورة يوسف، و يجتبيك يصطفيك . (٦) سورة الأعراف .

<sup>(</sup>٧) سورة الرعد.

الأعمال . وذلك لأن النيــة مغيبة عنا ، وليس يعلمها إلا الله عز وجل وصاحبها . و إنما يستدل عليها بالقول والعمــل . ألا ترى أن الإنسان [٢٦] إنما تمرف حكمته الباطنة بما يظهر من صحة قوله و إتقان عمله! وبَـيِّنْ في العقل أنه لما كان الظاهر سبباً إلى الباطن وعلة لنيله والوصول إليه [وجب(١٦)] أن يكون معلقاً به وغير منفصل منه ، وأن يكون ما يدرك من فضيلة العلم منسوبا إليهما لاشتراكهما في إيضاحه ؛ لأن العلة بالمعلول تدرك ، والمعلول بالعلة يوجد ، وألا يكون الأمركما ظن قوم (٢٠) أرذلوا علم الظاهر وتركوا العلم والعمل به ، وهم مع ذلك مقرُّون أنهم لا يصلون إلى علم الباطن والإيضاح عن حقيقته إلا به . فجعلوا مالا تدرك الحاجة إلا به غير محتاج إليه ، وهــذا هو الحال البين . ولوكان الأم كما ظنوا لبطلت حقوق الناس وتعطلت تجاراتهم وفسدت معاملاتهم وسقطت أخبارهم ، لأنهم إنما يعملون في جميع ذلك على الظاهر دون الباطن ؛ ووضوح هذا يغنى عن الإطالة فيه .

<sup>(</sup>١) زيادة يقتضيها السياق .

<sup>(</sup>٢) يَعرَّضُ المؤلف هَنَا بِالبَاطنية ، وهم بعض المتصوفة وعدة فرق إسلامية كالحرمية والقرامطة والإسماعيلية ، تشترك كالها في القول بأن لسكل ظاهر باطنا ولسكل تنزيل تأويلا ، ويعولون في فهم الفرآن على التأويل بخلاف أهل الظاهر الذين يأخذون بظاهر الآيات والأحاديث ،

# **باب** فيه البيان الأول وهو . الاعتبار ،

قد قلنا إن الأشياء تبين بذواتها لمن تَبَيَّن ، وتعبّر بمعانبها لمن اعتبر ، و إن بعض بيانها ظاهر و بعضه باطن ؛ ونحن نذكر ذلك ونشرحه فنقول: إن الظامر من ذلك ما أدرك بالحس ، كتبيننا حرارة النار و برودة الثلج عند الملاقاة لهما ، وما أدرك بفطرة العقل التي تتساوى العقول فيها مثل تبيننا أن الزوج خلاف الفرد وأن الكل أكثر من الجزء . والباطن ما غاب عن الحس واختلفت العقول في إثباته . فالظاهر مستغن بظهوره عن الاستدلال عليه والاحتجاج له لأنه لا خلاف فيه ، والباطن هو المحتاج إلى أن يُستدل عليه بضروب الاســـتدلال ، ويعتبر بوجوه المقاييس والأشكال. والطريق إلى علم باطن الأشياء في ذاتها والوقوف على أحكامها [ ٧ ] ومعانيها ، من جنسين ، وها : « القياس والخبر » . وحجتنا في القياس أن الله قد قاس في كتابه فقال لمن حرَّم وحلَّل وهو جاحد للرسل الذين يأتون بالتحريم والتحليل: « أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَاء إِذْ وَصَّاكُمُ اللهُ بِهِذَا » (١). وقال : « قُلْ آللهُ أَذِنَ لَـكُمْ أَمْ عَلَى اللهِ تَفْـتَرُونَ » (٣٠ . فلما لم يمكنهم أن يدعوا أن الله عز وجل شافههم بذلك وكان من قولهم واعتقادهم إبطال الرسل الذين يؤدون عن الله عز وجل أمره ، تبين لهم أن الذي شرعوه لأنفسهم ضلال وبهتان ، من غير حجة ولا سلطان ؛ فقال لهم بعد أن تبين ذلك منهم: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً لِيُضِلَّ النَّاسَ

 <sup>(</sup>١) سورة الأنعام .
 (٢) سورة يونس .

بِغَيْرِ عِلْمِ إِنَّ اللهَ لاَ يَهْدِى الْقُومَ الظَّالِمِينَ ﴾ (١). ومن الحديث ما حدَّث به زُبَيْد الإيامى (٢) قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « كل قوم على رقبة من أمرهم ومَفْلَحةٍ عند أنفسهم يَر دون على من سواهم » . والحق في ذلك يعرف بالمقايسة عند ذوى الألباب .

وأما الخبر فحجتنا فيه من الكتاب قول الله عز وجل: ﴿ فَسْئَلُوا أَهْلَ اللّهِ عَزِ وَجَل : ﴿ فَسْئَلُوا أَهْلَ اللّهِ كِن إِنْ كَنْتُم ﴿ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ( ) . ﴿ فَسْئَلِ اللّهِ مِنْ يَقْر عَون الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ ( ) ولم يكن ليأمر بمسألتهم إذا لم نعلم ، إلا وأخبارهم تفيدنا علماً وتزيل عنا شكا . ومن الأثر قول رسول الله صلى الله عليه وسلم : ﴿ نَضَر الله امراً سمع مقالتي فوعاها فأدّاها ﴾ . وقوله : ﴿ لِيبَلّغِ الشاهدُ الغائب من عنا من الشاهد يكسب علماً وفائدة .

## باب في ذكر القياس (٥)

والقياس فى اللغة التمثيل والتشبيه ، وها يقعان بين الأشياء فى بعض معانيها لا فى سائرها ؛ لأنه ليس يجوز أن يشبه شى، شيئاً فى جميع صفاته و يكون غيره (٢) . والتشبيه لا يخلو من أن يكون تشبيهاً فى حدّ أو وصف أو اسم . فالشبه فى الحد هو الذى يحكم لشبهه بمثل حكمه إذا وجد ، فيكون

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام .

<sup>(</sup>٢) محدث توفى سنة ١٢٦ هـ والإيامى منسوب إلى إيام بطن من قبيلة همدان .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء . (٤) سورة يونس .

<sup>(</sup>٥) يشتمل هذا الباب على كثير من الاصطلاحات المنطقية فيستمان في تفهيم التلاميذ معانيه بالمعلومات التي حصاوها في دروس المنطق .

<sup>(</sup>٦) في الأصل : « فتكون عبرة » ، وظاهر أنه تحريف .

ذلك قياساً صادقاً و برهاناً واضحاً . والشبه في الوصف هو الذي يحكم لشبهه يه في بمض الأشياء فيكون صادقاً ، وفي بمضها فيكون كاذباً . والشبه في الاسم غير محكوم فيه بشيء إلا أن يكون الاسم مشتقا من وصف ، ونحن عَمْلُ ذَلِكُ فَنَقُولُ : إِنْ حَلُولُ الْحَرِكَةُ فِي المُتَحِرِكُ لَمَا كَانْتَ حَدًّا لَهُ وَجِب أن يكون كل ما حلت فيه الحركة متحركا ، وهذا حق لا مطعن فيه ، فأما السواد الذي هو من أوصاف الحبشي فليس حيث وجدناه حكمنا لحــامله بأنه حبشى ، ومتى قلنا ذلك كنا مبطلين <sup>(١)</sup> ، ولكنا إذا قلنا إن بعض من يوصف بالسواد حبشي صدقنا . وأما زيد الذي هو من الأسماء فليس بموجب أن يكون بينه وبين غيره بمن اتغق له هذا الاسم مماثلة ولامشابهة إلا أن يكون الاسم مشتقا من وصف فيلحق ما شاركه في ذلك الاشتقاق ما يلحقه ، مثل الأبيض الذي يسمى به كل من غلب البياض عليه لأنه مشتق منه . والاشتباء في الأسماء لا يوافق بين معانيها إذا اختلفت ذواتها ، فإن الهوى الواقع على هوى النفس مخالف للهواء الذي بين السهاء والأرض و إن اتفقا في الاسم ؛ وكذلك اختلاف الأسهاء إذا اتفقت المعاني لا يوجب اختلافًا في المعنى ، كالنأى والبعد ، وكلاها واقع على معنى واحد . فمن أراد أن يحكم الأمر في القياس فليصحح الكلام وليتفقّد أمر الحد والوصف ويتأمل ذلك تأملاً شافياً حتى لا يجمل الوصف الذي يوجب الحكم الجزئي فى موضع الحد الذى يوجب الحكم الكلى ، وأن يتثبت فى القضاء ولا يعجل في الحكم ، فإن العجل موكل يه الزلل . وقد قالت الحكاء: « إن أحد أسباب الخطأ في القضيــة قصر مدة الروية » . وأكثر من غلط في القياس إنما غلط من سوء التمثيل ومسامحة النفس في ترك التحصيل والمبادرة إلى الحكم بغير روية ولا فكرة .

<sup>(</sup>١) أى آتين بالباطل الذي هو ضد الحق .

وليس يجب القياس إلا عن قول يتقدم فيكون القياس نتيجة ذلك ، [ ٨ ] كفولنا إذا كان الحي حساسا متحركا فالإنسان حي . ور بما كان ذلك في اللسان العربي مقدمة أو مقدمتين أو أكثر على قدر ما يتجه من إفهام المخاطب. فأما أصحاب المنطق فيقولون: إنه لا يجب قياس إلا عن مقدمتين لأحداها بالأخرى تعلق . والقول على الحقيقة كما قالوا . و إنمــا يكتني في لسان العرب بمقدمة واحدة على التوسع وعلم المخاطب. والنتاَّيج: إحداها ما صدر عن قول مُسلِّم في العقل لا خلاف فيه ، فتكون النتيجة عنه (١) برهانا ، كقولنا إذا كان الزوج ما ركب من عددين متساويين فالأربعة زوج . والأخرى ما صدر من قول مشهور إلا أنه مختلف فيــه فتكون النتيجة عنه إقناعا ، كقولنا إذا كان حق البارى عز وجل واجباعلينا لأنه علة لوجودنا فقد وجب حق الوالد أيضا علينا . وصحة هذه النتيجة إنما تقم بالاحتجاج لمقدمتها حتى يمترف بها من لا يعترف ثم تصح . والشالثة ما صدر عن قول كاذب وضع للمغالطة ، كقولنا : إن اللصوص يخرجون بالليل للسرقة ، ففلان سارق لأنه خرج بالليل ؛ وهذا باطل ، لأن السارق ليس هو سارق من أجل خروجه ولا كل من خرج بالليل قهو سارق . و « الحد » مأخوذ من أصل الشيء الذي منه كونه ، وفصله الذي به ينفصل من غيره . فإن حدّ الحي هو الجسم الحساس المتحرك ، فالجسم أصله ، والحساس والمتحرك قصلاه اللذان ينفصل بهما من غيره من الأجسام التي لا تتحرك ولا تحس . وكذلك حد الدار فإنه مأخوذ من المدينــة والمحلة التي هي منهما ومن الجهات التي تنفصل بها من غيرها . وليس يتجه الحكم في سائر الذاهب على شيء غير محدود ولا منفصل(٣) ألا ترى أنه متى شهد شاهدان على رجل محق عند قاض احتيج أن (١) في الأصل: « ... عنده برهانا » . (٢) في الأصل: « محصل » .

يشهد الشهود بنسبه الذي هو أصله ، وبعينه واسمه اللذين ها فصلاه اللذان [ ٨ ] ينفصل بهما من غيره ؛ فإن عرفوا ذلك وشهدوا به و إلا لم يُمض القاضى حكا عليه . وكذلك الحق فى نفسه فإنه يحتاج إلى أن يذكر أصله من الورق أو الذهب وفصله من الوزن والنقد فيقال وَرقاً (١) أو عيناً وزن سبعة مثاقيل ، فإذا فمل ذلك كان الحكم ماضياً بيفين من القاضى أنه قد أصاب الحكم فيا أم (٢) به .

وأما «الوصف» فهو ذكر بعض الأشياء التي تخص الشيء وليست ثابتة على حده ، كما يقال في الدار إنها الواسعة أو الضيقة أو المبنية بالجَصَّ والآجر ، وكما يقال في الرجل الطويل الأسمر الأقنى (٢) ؛ وكل هذه أوصاف لا تأتى على الحد بل يشرك الموصوف بها غير ، فيها ، ومثل ذلك التحلية (١) التي يستعملها الحكام والكتاب فيمن لم يعرفوه باسمه وعينه ونسبه ، فيكون وصفهم الرجل بحليته مقنماً فيها يمكن من الاحتياط إذا لم يجدوا صعيلاً إلى غير ذلك .

وأما « الاسم » فليس يقع به حكم ألبتة إلا أن يكون مشتقا من وصف كالأبيض ؛ فإنما يسمى بهذا الاسم كل من غاب البياض على لوفه . والاشتقاق والوصف يعمل فيهما على الأغاب والأكثر . ألا ترى أن الزنجى حامل للبياض فى نفره وفى بياض عينيه ، وأن الرومى حامل للسواد فى حدقتيه وشعره . ولا يسمى الزنجى أبيض بما فيه من البياض ولا الرومى أسود بما فيه من السواد ، لكن يسميان بالأغاب على ألوانها . و إن أسود بما فيه من السواد ، لكن يسميان بالأغاب على ألوانها . و إن دعت ضرورة إلى ذكر مافى الأسود من البياض أو فى الأبيض من السواد

<sup>(</sup>١) وفى الأصل: « ورمًا وزن سبعة أو عينا مثاقيل » . والورق بكسر الراء النصة والدين الذهب . (٢) في الأصل: « أمره » .

 <sup>(</sup>٣) قنا الأنف ارتفاع أعلاه واحديداب وسطه وسبوغ طرفه .

 <sup>(</sup>٤) وصف الحلية وهي الحلقة والصفة والصورة .

لم يَطَلَقَ ذَلَكَ لَمَا حَتَى يُنْسِبُ إِلَى العَضُو الْحَامِلُ لَهُ ، فيقالُ الأبيضُ الثَّغُر ،

والأسود الشــعر . واعلم أن القول المنفى ليس بموجب حكمًا غير حكم النفى وليس محصل منـــه تشبيه ولا تمثيل يقع بهما قياس ، وذلك كقولنا زيد غير قائم وعمرو غير قائم ، فقد نفينا عنهما جميعاً القيام ولم نثبت لها جميعاً اجْمَاعًا في معني آخر ، لأنه قد مجوز أن يكون أحدها قاعداً والآخر مضطجمًا ، وكلاها غير القيام . وكذلك إذا نفيت عن جسمين البياض لم تثبت لهما اجتماعاً في لون آخر من الحمرة أو الصفرة أو السواد . ولو شهد شاهدان عند حاكم بأن فلانا لم يبع ضيعته من فلان لم يكن ذلك بموجب ألا(١) يكون فلان ملكها عليه ، لأن للملك وجوهاً كثيرة غير البيع(٢) ؛ ولذاك قالت القدماء: إن صفات البارى عز وجل إنما ينبغي أن تكون بالسلب ( يعنون النفي ) ، لأنه لا يحصل منه في النفس ما يقع به تشبيه . واعلم أن كل مطلوب فإِما أن يكون موجوداً أو غير موجود ، وأن الموجود إما أن يكون موجوداً بالحس كالمشمومات والمذوقات والأجسام والأشكال وما أشبه ذلك ، وإما أن يكون موجوداً بالعقل كوجودنا ما غاب عنا وكوجودنا الجوهم والبارى عز وجل . وأن ما وجد بالعدل والعقل من الأشياء الغائبة التي لا تحس في ذواتها ، فإنما تُتَكَفُّط مبادئ ا المعرفة بهـا من الحس ، فيعرف الجوهر بالأعراض المحمولة فيــه ، كما يعرف ذو اللون باللون وذو العدد بالعدد ، وكما يعرف البارى عز وجل عصنوعاته وآثار فعله ؛ فإن ما يظهر من ذلك عند التأمل له دليل على أن الأشياء لم تكن بالاتفاق وأنها من قصد حكيم دبرها وأحكم ما صنعه منها .

<sup>(</sup>١) في الأصل: ( إلا أن ) بزيادة ( أن ) بعد إلا .

<sup>(</sup>٢) كالهبة والوصية مثلا .

ودلالة الشيء تكون بأحد أربعة أوجه : إما ﴿ بِالْمُشَاكِلَةِ ﴾ وقد ذكرنا جملا منها (١). وإما « بالمضادة » فإن الضد يكسب معرفة الضد؛ فإنا إذا عرفنا الحيـاة وعلمنا أنها بالحس والحركة عرفنا ضدها الذي هو الموت وأنه بعدم الحس والحركة ؛ و إذا انتني (٢) أحد الضدين وجب الآخر ضرورةً إذا كان الضدان لاواسطة لهما كالموت (٢) والحياة ، والحركة والسكون ، والضياء والظلام ؛ فأما إذا كانت بينهما واسطة فليس الأمر كذلك ، وذلك كالسواد والبياض اللذين بينهما الحرة والصفرة والحضرة ، وكالقيام والقعود اللذين بينهما الاضطجاع والركوع والسجود . فنحن [ ٩ م ] نعرف بالسواد ضده الذي هو البياض ، وبالقيام ضده الذي هو القعود . و إن نفينا السواد عن شيء لم يجب له البياض ضرورة ، كما أنا إذا نفينا عن الشيء الحياة وجب له الموت ضرورة ، لأن الحياة والموت لا واسطة لها . وهذه أضداد لها وسائط . و إما « بالعَرَض » كما يعرف الجسم بالطول والعرُّض . و إما « بالفعل » كما يدل الولد على الوالد والباب على النجار . فالمعقول من الموجودات التي لا تحس لا يحد ، لأن الحد مأخوذ من الأصل والفصل كما قلنا . والأشـياء المعقولة ، التي لا تحت الحس تقع وليست لها مادة تكون أصلاً لها ولا تنفصل أيضاً من خيرها من المعقولات انفصالا طبيعيا فيستعمل ذلك في حدها ، فإنما تعرف بأسمائها وتوصف بأوصاف غير محيطة يحدودها ؛ فيقال في الجوهر : الذي محمل المتضادات في أنواعه من غير تبدل يلحقه في ذاته ؛ ويقال في الباري : إنه القديم الذي هو علة لمصنوعاته ، وأشباه هذا . ألا ترى أن موسى عليه السلام لما سأله فرعون :

<sup>(</sup>١) يشير إلى كلامه على التشبيه في الحد والوصف والاسم .

 <sup>(</sup>٢) فى الأصل: « و إذا انتنى فى أحد الضدين وجب فى الآخر ... » بزيادة كلة
 « فى » فى الموضعين . (٣) فى الأصل: « بالموت » بالباء بدل الكاف .

« وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ . قَالَ رَبُّ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّا إِنْ كُنْتُمُ مُ مُوقِينَ » . ولما قال : « فَمَنْ رَبُّكُمَا يَا مُوسَى قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى مُوقِينِنَ » . ولما قال : « فَمَنْ رَبُّكُمَا يَا مُوسَى قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْء خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى » (١) ، فوصفه بأفعاله ولم يحده لامتناع الحد في ذاته .

قال(٢٠) : والأشياء التي يقع بها الوصف تسعة ، وهي أعراض كلها . فمنها الحال ، كقولنا زيد ظريف . ومنها العدد ، كقولنا المال درهان . ومنها المكان ، كقولنا زيد خلفك . ومنها الزمان . كقولنا جاءني زيد آمس. ومنها الإضافة ، كقولنا هذا ابن زيد. ومنها القُنْية <sup>(٣)</sup> ، كقولنا هذا مالك وغلامك . والنُّنصُّبة ، كقولنا زيد مضطجع وقاعد . ومنها الفاعل ، كقولنا يضرب زيد . ومنها المنفعل . كقولنا زيد مضروب ، لا يكون وصف بغير هذه التسعة . فالحال قد تكون لازمة فتسمى هيئة ، كبياض القطن وسواد الفحم ؛ وتكون غير لازمة فتخص باسم العَرَض كصفرة الوجل وحمرة الخجل. والعدد منه منفصل ومنه متصل، فالمتصل ماكان له واسطة تجمع طرفيه وصار متصلا بالمــادة ، كالدوهم والدرهمين [1.] والأشكال والأماكن . والمنفصل ما انفصل من المادة ولم تكن له واسطة تجمع بين طرفيه ، كالواحد والاثنين ، وكالزمان الذي هو حركات الفلك المنفردة. والإضافة نسبة شيء إلىشي، يدوركل واحد منها على صاحبه ، فإن الصديق صديق صديقه ، والجار جار جاره . والقُنية ، وهي الملك ، تشبه المضاف من جهة الإضافة إلا أنها تخالفه بأنها لاندور على الشيء، لأنا إن قلنا في المال إنه مال زيد فليس يجوز أن نقول في زيد إنه زيدالمال كما قلنا في المضاف.

<sup>(</sup>١) سورة طه . (٢) لعل كلة « قال » زيادة من الناسخ .

<sup>(</sup>٣) الملك .

وضد القُنْية العَدَم. وليس يستحق المعدِم اسم العدم إلا بعد استعقاقه اسم القُنْية ، لأنا لا نسمى الطفل فقيرا ، ولا جرو الكلب أعمى ؛ لأن الطفل لم يستحق أن يملك شيئاً فيمدمه ، وكذلك جرو الكلب لم يستحق أن يكون بصيرا فيممى . والنُّصبة تشارك الحال ، وهي انتصاب الجسم وما يشاهد عليه من قيام أو قعود أو انحراف إلى بعض الجهات المحيطة به . وهي ست جهات : فوق ، وتحت ، وخلف ، ويمين ، وشمال ، وأمام . والفاعل هو الموقع فعله بغيره . وفعله ربماكان باقى الأثركائير النجار في السرير، أوغيرباق الأثر كضرب زيد عراً، والمنفعل هو القابل لوقوع فعل الفاعل به وتأثيره فيه . وقد يفعل الشيء بطبعه ويفعل باختياره . فالفاعل بالطبع لايمتنع من الفعل في كل أوقاته وعلى كل أحواله ، كالنار التي تحرق كل ما لاقاها في سائر الأوقات وعلى كل الأحوال . والفاعل بالاختيار هو الذي يفعل إذا أراد فعله ويمتنع منه متى آثر الامتناع منــه ، كالكاتب الذي متى شاء كتب ، ومتى شاء أمسك عن الكتابة . ويقال في المختار إذا أمسك عن الفعل وهو قادر عليه متى هم به فاعل بالاستطاعة و بالقوة ، [. ١م] كالكاتب الذي يسمى بهذا و إن كان ممسكا عن الكتابة ، لأنه مستطيع لها متى هم بها ، فإذا فعل الكتابة كان كاتباً بالفعل .

وأنواع البحث والسؤال تسعة أنواع: فأوّلُمَا البحث عن الوجود بـ « هل » ، تقول : هل كان كذا وكذا ؟ فيقال نعم أو لا . والثاني البحث عن أنواع الموجودات بـ « ما » ، تقول : ما الإنسان ؟ فيقال الحيّ الناطق ؛ وما رأيك في كذا وكذا ؟ فيقال رأيي الفلاني . والثالث البحث عن الفصل بين الموجودات بـ « أى » ، تقول : أيّ الأشكال المربع ؟ فيقال : هو

[11]

الذي تحيط به أربعة خطوط (١) . والرابع البحث عن أحوال الموجودات به لا كيف » ، تقول : كيف الإنسان ؟ فيقال : منتصب القامة . والخامس البحث عن عدد الموجودات به لا كم » تقول : كم مالك ؟ فيقال عشرون درها . والسادس البحث عن زمن الموجودات به لا متى » ، تقول : متى كان هذا ؟ فيقال في زمن الرشيد . والسابع البحث عن مكان الموجودات به لا أين ويد ؟ فيقال : في الدار . والشامن البحث عن أشخاص الموجودات به لا من » ، تقول : من خرج ؟ فيقال : ويد . ولا من » لا تُستعمل إلا في المسئلة عن (٢) يميز و يعقل . والتاسع البحث عن على الموجودات به لم أي المسئلة عن (٢) يميز و يعقل . والتاسع البحث عن على الموجودات به لم أي (٢) . وليس يقع الجدال والحجة إلا في العلة ، ولا يجب الحق والباطل إلا فيها . ونحن نذكر اعتبار العلل والواجب منها والفاسد إذا صرنا إلى ذكر الجدل في كتابنا إن شاء الله .

فهذه جمل فى وجوه الاستدلال والقياس تدل ذا اللب على ما يحتاج إليه ، ومن أراد استيعاب ذلك نظر فى الكتب الموضوعة فى المنطق ، فإنما جُعلت عماداً وعياراً على العقل ومقوِّمة لما يُخشى زلله ، كما جعل البر كار لتقويم الدائرة ، والمسطرة لتقويم الخط ، وجعل الميزان مثالاً للقياس والموازنة بين المتشابهين لئلا تقع المحارفة (3) والبخس (6) فى الحقوق ، وليكون الإنسان على يقين من الإصابة فى ذلك . وقد أتى المتقدمون جميع هذه الأحوال بما فيه كفاية لمن فهم .

<sup>(</sup>١) يحسن أن تزاد ﴿ متساوية ﴾ .

 <sup>(</sup>٢) في الأسل: ((عما )) .

 <sup>(</sup>٣) لم يمثل المؤلف السؤال بـ ﴿ لم » إحالة منه على باب الجدل من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٤) الْمُحارِفة التشديد في الماملة والتضييق في الماش وتفس الحظ .

<sup>(</sup>٥) البخس: النفس والظلم.

#### باب الخبر

وأما الخبر ، فمنه يةين ، ومنه تصديق .

 ه فاليقين » ينقسم ثلاثة أقسام ، أحدها خبر الاستفاضة والتواتر الذي يأتى على ألسن الجاعة المتباينة هممهم وإرادتهم وبلدانهم ولايجوز أن يتلاقوا فيه و يتواطئوا عليه ، فذلك يقين يلزم العقل الإقرارُ بصحته . و بهذا النوع من الأخبار ألزمنا الله حجج الأنبياء ونحن لم نشاهدهم ولم نرآياتهم ولم نسم احتجاجهم على قومهم ؛ وذلك من تسخير الله الناس حتى تقوم الحجة ، و إلا فكل واحد من الناس يجوز عليه الصدق والكذب ، فإذا تواترت أخبارهم كان ذلك زائداً حقا لما قدمنا؛ وليس التواتر فعلَهم فيجوز أن يفعلوا ضده ، و إنما هو شاهد لصدقهم ودليل عليه . والدليل غير المدلول عليه ، فقولهم محتمل للصدق والكذب لأنه فعلهم وهم تمَكَّنون مختارون ، والتواتر والاستفاضة معنى آخر ليس من فعلهم ولا من أختيارهم ، وهو دليل الصدق إذا وُجد . وليس هذا في أخبار العدول<sup>(١)</sup> دون الفساق<sup>(٢)</sup> ولا المؤمنين دون الكفار ، لكنه في أخبار الجاعة كلها . ولوكان لا يقبل من التواتر إلا ما أتى به أهل الإيمان لم يكن لأحد من المخالفين علوم ينقلونها ولا أخبار يرثونها . وقد تكلمنا في هذا الباب في كتابَي ( الحجة ) و ( الإيضاح ) بمـا أغنى عن إعادته ، وليس يخالفنا فيه أحد من أهل ملتنا فنحتاج إلى زيادة في الشرح له والاحتجاج فيه .

والثانى خبر الرسل عليهم السلام ومن جهر من الأئمة الذين قامت

<sup>(</sup>١) المزكون القبولو الصهادة .

<sup>(</sup>٢) الذين لا تقبل شهادتهم لعصيانهم وخروجهم عن طريق الحق .

البراهين والحجج من العقل عند ذوى العقول على صدقهم وعصمتهم ، وظهور المعجزات التي لا يجوز أن تكون بنوع من الحيل وليس في طبع البشر الإتيان بمثلها على أيديهم ؛ فدلَّت من ليس علمُ المعقولات والتمييزُ أ بين المتشابهات من شأنه ، على أن هذه الأشياء إنما أُجريت على أيديهم [١١٦] ليُعلم أنهم عن الله عز وجل نطقوا ، وعليه في إِخبارهم(١) عنه صدقوا ؛ فتم الحجة بهم الغافل والجاهل ، والمميز والعاقل ، ولا تكون للناس على الله حجة بعد الرسل . ولو لم تكن أخبارهم حجة توجب في عقل من شاهد الأنبياء والأئمة أو ُنقلت [ إليه (٢٠) أخبارُهم نقلا يوجب الحجة ، تصديقها (٢٠) ، لما قال عز من قائل : « لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللهِ حُجَّة ۗ بَعْدَ أَلَرْ سُلَ» (\*) ، ولما أمرالله بطاعتهم فقال: «يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنْكُمْ ۗ ( ) لأن الله عز وجل لا يأم بطاعة من يعلم أنه يعصيه أو يكذب عليه . وقد ذكرنا هــذا الباب فى كتاب (الإِيضاح) بما أغنى عن إعادته والإطالة فيه .

والثالث ما تواترت أخبار الخاصة به مما لم تشهده العامة ، فإن تواترهم في ذلك نظير تواتر العامة . وقد بين الله عز وجل لزوم ذلك ووجوب التصديق به فقى الله عن الله عن وجل لزوم فلك ووجوب التصديق به فقى الله عنها أو لم يكن لهم آية أن يعلمه علمه علمهم وهم الخاصة به ، حجة على العامة . وأما خبر « التصديق » فهو الخبر الذي يأتى [به] (٧) الرجل والرجلان وأما خبر « التصديق » فهو الخبر الذي يأتي [به] (٧) الرجل والرجلان

 <sup>(</sup>١) في الأصل: وفي أخباره».
 (٢) زيادة يقتضيها السياق .

<sup>(</sup>٣) سباق الكلام يقتضى أن يكون و تصديقها » معمولاً لـ « توجب » الأولى .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء . (٥) سورة النساء . .

 <sup>(</sup>٦) سورة الشعراء.
 (٧) زيادة بقتضيها السياق.

والأكثر في الايوصل إلى معرفته من القياس والتواتر ولا أخبار المعصومين (١) ولا يعلم إلا من جهة الآحاد ، وذلك مشــل الفُتْيَّا في حوادث الدين التي ابتُلِي بَهَا قوم دون آخرين ، فسألوا عنها فخُبّر وا بالواجب فيها ، فنقلوا ذلك ولم يمرفه غيرهم . وليس يقع ذلك في أصول الدين التي يتساوى الناس فيها وفى فرضها . والناس محتاجون إلى الأخذ بهذه الأخبار في معاملاتهم ومتاجراتهم ومكاتباتهم ، فإن ذلك أجمَعَ بما لا يقوم البرهان على صدق المخبر به من عقل ولا تواتر ولا خبر معصوم ؛ و إنما يُعمل في جميعه على خبر من حسنُ الظن به ولم يُعْرَف بفسق ولم يظهر منه كذب . وقد أبي قبول خبر الواحد قوم من أهل الملة مع إقرارهم بأن النبي صلى الله عليه وسلم قد اللواتى ليس من شأنهن البروز بما ألزمهن إياه من قبول أخسار أزواجهن وآبائهن وأبنائهن ، وكل هؤلاء آحاد . وقد استقصينا الكلام في هذا في كتاب (الحجة).

وقد يستنبط علم باطن الأشياء بوجه ثالث وهو الظن والتخدين ، وذلك فيه لا يوصل إليه بقياس ولا يأتى فيه خبر . وفي الظن حق و باطل ؟ ولذلك قال الله عز وجل : « إنَّ بَعْضَ الظنَّ إنَّمْ " (أ) . وقال في موضع آخر فأخرجه مخرج اليقين : « وَظَنُوا أَنْ لَا مَلْجَأَ مِنَ اللهِ إلاَّ إليه إلاَّ إليه وأ) . وظن كل امرى على مقدار عقله ، فإن كان عقله صحيحاً وتمييزه معتدلاً وعلمه ثاقباً وسلم من متابعة الهوى فيا يوقع الظن فيه ، فقد حمدق ظنه ، وقد قيل

<sup>(</sup>١) للمنوعين من المعاصى .

 <sup>(</sup>۲) فى الأصل: «ما» بدل «من».
 (۳) الحدر بالكسر ستر يمد
 البارية ناحية الببت والمحدرات النساء الملازمات لحدورهن أى بيوتهن.

<sup>(</sup>٤) سورة الحجرات . (٥) سورة النور .

« ظن الرجل قطعة من عقله » . وقيل : « ما ازد حمت الظنون على سر الأ أظهرته » . وقال أردشير (۱) : « الظنون مفاتيح اليقين » . قال الشاعم : الألمعي الذي يظن لك الظهر كأن قد رأى وقد سمعا وقال آخر :

تناصرت الظنونُ عليك عندى وبعضُ الظن كالعسلم اليقين وقد حكم عمر بن الحطاب في القوم الذين قاسمهم أموالم بهذا النحو، فإنه قاسمهم (٢) على الظن فيهم ، ولو تبين خيانتهم أموال المسلمين لما وسعه أن يأخذ بعض ذلك ويدع عليهم بعضه ؛ لكنه لما ظهر له منهم ما يوجب النهمة ولم يقو في نفسه قوة اليقين ، قاسمهم . ومن الظن العيافة (١) والقيافة (١) والزجر (١) والكهانة (٧) واستخراج المعتى (المترجَم (٩) من الكنب ، فكل ذلك إنما ابتداؤه الظن ؛ والتطير (١٠) ، فرة يحملون الغراب دليلاً على الغربة ، والبان (١١) على البين ، والقضب (١٢) على قضب النوى ، فيزجرون على الأسهاء واشتقاقها دون المعاني كا قال الشاعر : قضب النوى ، فيزجرون على الأسهاء واشتقاقها دون المعاني كا قال الشاعر :

<sup>(</sup>١) اسم عدة من ملوك الدولة الساسانية الفارسية ، أشهرهم أردشير بن بابك مؤسس الدولة المذكورة ، وقد حكم من عام ٢٢٦ إلى عام ٢٤١ م . والغالب أنه الراد هنا لكثرة ما ينسب إليه من الحكم والآداب السلطانية .

<sup>(</sup>٢) الذكى المتوقد الدَّهنَ . (٣) أَى أَخَذَ لَبِيتَ المَالُ نَصِفَ الأَمُوالُ التَّى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>٤) العيافة أن تعتبر بأسماء الطير ومسأفطها أو بغيرها من الأشياء فتتسعد أو تقشاء م.

<sup>(</sup>ه) الفيافة على قسمين : قيافة اثر وقيافة البشر ؟ فالأولى تتبع آثار الأقدام والأخفاف والحوافر فى البحث عن الفار من الناس والصال من الحيوان ، والثانية الاستدلال بهيئة الإنسان وشكله على تسبه . (٦) الزجر هو العيافة بمعناها المتقدم فى الشرح . (٧) الكهانة ادعاء العلم بمغيبات الأمور والإخبار بها ، ومن كهان العرب شق وسطيح . (٨) هو الحنى من معانى الكلام .

<sup>(</sup>٩) المحتاج إلى تفسير ومنه الترجمان وهو المفسر للسان.

 <sup>(</sup>١٠) النشاؤم . (١١) شجر يسمو ويطول في استواء وليس لخشبه صلابة ،
 واحدته بانة . (١٢) ما قطع من الأشجار السهام أو القسى .

رأيت غماباً ساقطاً فوق قَضْبَةٍ من القَضْب لم ينبت لها ورق خضرُ فقلت غراب لاغتراب، وقضبة " لقضبالنوى، هذى العيافة والزجر ً

ومراةً يزجرون على الأحوال ، فيكرهون الأعضب (١) ، والأعور ، [١٢] والناقص الخَلْق ، لما فيهم من التقصير عن التمام ، ويكرهوت الشيخ لإدبار عره ، والأحدب لظهور عاهته ، كما قال الشاعر :

ولم أغدُ في أمر أَوْمِّل نُجْحَه فقابلني إلاّ غُرُابٌ وأرنبُ فإن كان من إنس فلا شك كافر و إلا فشيخ أعور المين أحدب

و إنما يتشاءمون بالأرنب لقصر يديها ، فكا نه إذا مدّ يده إلى شيء يريد نيله فقابلته أرنب ، فقد بيّنت له وهي قصيرة اليد أنّ يده تقصُر عن نيل ما أراده ومدَّ إليه يده . وقد رُوى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سمع بعض القافة <sup>(۲)</sup> وقد رأى رجل أسامة بن زيد<sup>(۲)</sup> ورجل أبيه يقول : هذه أقدام بمضها من بعض، فسُرٌ بذلك . وحكم أهل الحجاز بقول القافة فى الولد من الأمة إذا جحده أبوه أو شك فيه .

فإذا أردت أن يصدُق ظنك في تطلبه بالظن مما لا تصل إلى معرفته بقياس ولا خبر ، فاقسم الشيء الذي يقع فيه ظنك إلى سائر أقسامه في العقل ، وأعط كلَّ قسم حقه من التأمل ؛ فإذا اتجه لك أن الحق في بعض ذلك على أكبر الظن وأغلب الرأى جزمتَ عليه وأوقعتَ الوهم على صحته ، وذلك أن تظن بإنسان لك عداوةً ولا يتبين ذلك في تغير وجهه ولا نبو (١) طرفه عنك ولا في شيء مما يظهر من فعله بك ، فتحضر الأشياء

 <sup>(</sup>١) للكسور الفرن . (٢) جم قائف وقد سبق شرحه .
 (٣) أسامة بن زيد بن حارثة مولى النبي ( صلم ) وابن مولاه .

<sup>(</sup>٤) يَقَالُ نَبَا بَصْرُهُ عَنْ الْفِيءُ نَبُوا تَجَافَى عَنْهُ وَلَمْ يَنْظُرُ إِلَّهِ .

التي توقع العداوة بين المتعاديين ببالك ، وهي : الشركة ، والمناسبة ، والمنازعة ، والميراث ، والجوار ، والمنزلة المتنازعة ، والخلاف في الديانة ، والحقد ، والترة (١٦) ، والإساءة المتقدمة ، وما أشبه ذلك من الوجوه الموجبة للمداوة ، ثم تنظر ، فإن اجتمعت بينكما تلك الأحوال أو أكثرها أوقعت وهمك على أنه لك عدو ، وكان قوة التوهم منك في ذلك على حسب كثرة ما يجتمع بينكما من الأحوال الموجبة للعداوة ، فتجنبته وعاملته معاملة العدوّ الذي قد بان أمره . و إن وجدته ينفرد ببعضها ، استَبْرَيْتَ (٢) صحة الظن بأن تنظر هل يجمعكما بعض ما يوجب اللطف والمودّة ويزيل بليـة تلك الخُلَّة من موافقة في مذهب أو إحسان متقدم أو غير ذلك ، ثم وازنت بين الخلال الموجبة للعداوة والخلال الموجبة للصداقة ، وكنت في حسير الأقوى من الصنفين . و إن لم تجد بينكما ما يوجب العداوة أزلت عن قلبك باب الظنة وكنت على ما لم تزل عليه لصاحبك من الثقة . وقد استخرج أمير المؤمنين عليه السلام أشياء من الأحكام لمَّا عدِم البينات فيها ، وتجاحد أهل الدعوى ولزموا الإنكار بهذا النوع من الاستخراج ؛ فمن ذلك أنه لما أتى بامرأتين وصبى وادعت كل واحدة منهما أن الصبى ابنها ، أعمل فكره وظنه ، فعلم أن من شأن الوالدة الرقة على ولدها والحجة لدفع الآفة عنه ، فقال لقَنْ بَرَ (٣): خذ السيف واقطع الولد نصفين وادفع إلى كل واحدة منهما نصفه ؛ فلما سمعت الوالدة بذلك أدركها الإشفاق فَمَالَت : أَنَا أَسْمَح بِحُصْتَى لَصَاحِبْتَى ؛ فَعَلَم أَنَهُ ابْنِهَا فَسَلِّمُهُ إِلَيْهَا . وكذلك

<sup>(</sup>١) الذحل والظلم من وتر ، يتر ، وترأ ، وترة .

<sup>(</sup>٢) يَقَالَ : استبرأت الشيء إذا بلغت غايته لتقطع الشبهة عنك فيه ، خففت همزته .

<sup>(</sup>٣) اسم مولى الامام على بن أبى طال.

فعل بالرجاين اللذين ادَّعي كل واحد منهما أن الآخر عبده ، فإنه علم ما يتداخل النفس من الجزع عند معاينة الموت وأن تلك الحال تُمذهلُ عن لزوم الدعوى وتَشغل عن طلب الحجة ، فقدمهما ومد أعناقهما وقال لبعض أصحابه: اضرب عنق العبد! فثني العبد عنقه حذراً من السيف، وظهر بذلك أنه العبد دون الآخر فسلمه إلى صاحبه . فكل هذه الأحوال التي عددناها إنما تقع أوائلها بالظن ؛ فإن شهد لها ما يخرجها إلى الية بن صارت يقيناً و إلا كانت تهمة وظنَّة و إثماً . ألا ترى أنك نظن بالترجمة . أنها حروف ما ؛ فا ذا أدرتها في سائر المواضع التي تثبت صورها فيها وامتحنتها فوجدتها مصدّقة لظنك حكمت بصحتها ، وإذا خالفتْ علم " أن ظنك لم يقع موقعه فأوقعته على غير تلك الحروف إلى أن تصح لك . و يشهد لمـا قلناه من أن الظن إذا لم يشهد له ما يقوّيه و يحققه فليس ينبغي أَن يُلتفت إليه ، قول رسول الله صلى الله عليه وسلم : « ثلاثُ لا يسلُّم منهن أحد: الطِّيرَةُ (١) والظن والحسد » ، قيل فما المخرج منهن يارسول الله ؟ قال : « إذا تطيرت فلا ترجع ، و إذا ظننت فلا تُحَقِّق ، و إذا حسدت فلا تَبنْغ ِ » .

وقد حصل لنا الآن من علوم ما تُبين عنه الأشياء بذواتها « يقين » وهو ما تعترف العقول بصحت و يلزمها الإقرار به ، و « تصديق » وهو ما تقتنع النفوس به و إن كان فى المكن أن يقع غيره أو كد من موقعه ، و « ظن » قد احتيط فيه حتى وقع موقع اليقين عند مستعمله ، وقد شبهت القدماء « اليقين » من هذه العلوم بحكم القاضى (٢٠)، و « التصديق » بحكم صاحب المظالم (٢٠) ، و « الظن » بحكم صاحب المظالم (٢٠) ، و « الظن » بحكم صاحب المظالم (٢٠) ، و « الظن » بحكم صاحب المشاطة ، وطابوا

<sup>(</sup>١) مايتشاءم به . (٢) و (٣) و (٤) الفضاء منصب الفصل بين التنازعين =

[ 18 ]

في الأشياء اليمين ، فإذا وجدوه تركوا غيره ، و إذا عدموه طلبوا الإقناع الذي يقع به التصديق ، فإن وجدوه أخذوا به ، و إن لم يجدوه أعملوا الظنّ حتى يستخرجوا به ما يحتاجون إليه . وكذلك الحقوق إنما تطاب من الحكام بالبينة العادلة والشهادة القاطعة فيما يحضره العدول(١٠) . فإن كان الحق مما لم تشهده العدول طلبوا الإقناع ، وطُلِّب من أصحاب المظالم بالكشف ومسألة أهل الخيرة من المستورين (٢) والمجاورين (٦) . فإن كان مما لم يشهده أحد وأخذ سراً ، طلب من صاحب الشرطة فيوقع الظن على أهل التهمة ، وقد جرت عادته بالريبة ، فيبسط (١) عليهم و يحتال في تقريرهم إلى أن يظهر ما عندهم ، وقد يجوز أن يكون فيمن توقع التهمة عليه من هو برىء إلا أنه لا يوصل إلى استخراج الحقوق من اللصوص وأشباههم إلا بمثل هذه الحال . ولو طُلِب في ذلك البينة من العدول المرضيين وأخيار المستورين من الحجاورين ما تهيأ استخراج سرقة أبداً . فليس في هذه الأحكام الثلاثة ، إذا (٥) خرج كل واحد منها من معدنه

<sup>=</sup> بمقتضى الأحكام الشرعية المتلفاة من الكتاب والسنة مع تبوت الأدلة الفاطعة ، وكان هذا المنصب هو وحده المختص بذلك فى صدر الإسلام . فلما كثرت المشاحنات وفسدت الذمم وكثر الغصب والتعدى على الحقوق لم يعد نظام الفضاء بمعناه السابق كافيا فى ردع النقوس ، فظهر نظام النظر فى المظالم وهو أوسع نظراً من الفضاء ؟ فلصاحبه اصطناع الإرهاب فى تقرير الخصوم والحكم بغلبة الغان والجواز وشواهد الأحوال . أما الشرطة فكان صاحبها يجمل للظن مجالا فى الحكم وكان يفرض العقوبات الزاجرة قبل الشرطة فكان صاحبها يجمل للظن مجالا فى الحكم وكان يفرض العقوبات الزاجرة قبل الموت الجرائم ولو وقعت العقوبة على برىء وتخطت جانيا .

<sup>(</sup>١) هم الشهود الذين يقومون عن إذن القاضى بالشهادة بين النـاس فيما لهم وعليهم ، ويتترط فيهم العــدالة الشرعبة ، أى أن يكونوا ملتزمين لواجبات الشرع ومستحباته مجتنبين للمحرمات والمسكروهات .

 <sup>(</sup>٢) المروفون بالعقة . (٣) العاكفون بالمساجد .

<sup>(</sup>٤) أى يضع عليهم العقوبة ونحوها .

<sup>(</sup>ه) في الأصل: ﴿ ... في هذه الأحكام الثلاثة ما إنا خرج ، بزيادة « ما » ـ

وجرى على ترتيب ما وضع له ، ما ينسب إلى جور ولا ظلم ؟ ولسكن إذا اختلفت مواقعها ومخارجها ، فقضى القاضى بالكشف والمسئلة ، وقضى صاحب المظالم بالظالم بالظن والنهمة ، وقضى صاحب الشرطة بالعدول والبينة ، نسب كل واحد منهم إلى الجور ، لعدوله عما توجبه رتبته وخروجه عن الرسم الذى رُسم له . وكا لا يُستغنى بواحد من هؤلاء الحكام الثلاثة عن باقيهم ؛ فكذلك لا يستغنى في استخراج بواطن العلوم بواحد من هذه الوجوه التي ذكرناها عن سائرها ، وهذا فيا أردنا ذكره من الاعتبار مقنع المؤودة التي ذكرناها عن سائرها ، وهذا فيا أردنا ذكره من الاعتبار مقنع المناد الله .

## باب

#### في البيان الشاني وهو « الاعتقاد،

قد قلنا: إن الأشياء إذا بينت بذواتها للعقول وترجمت عن معانيها و بواطنها للقاوب ، صار ما ينكشف للمتبين من حقيقتها معرفةً وعلما م كوزين فى نفسه .

وهذا البيان على ثلاثة أضرب: فمنه حق لا شبهة فيه. ومنـه علم مشتبه يحتاج إلى تقويته بالاحتجاج فيه. ومنه باطل لا شك فيه.

فأما « الحق » الذى لا شبهة فيه فهو علم اليقين ، واليقين ما ظهر عن مقدمات طبيعية ، كظهور الحرارة للمتطبب عند توقد اللون وسرعة النبض والحمرار البول ؛ أو عن مقدمات ظاهرة فى العقل ، كظهور تساوى الأشياء إذا كانت مساوية لشى، واحد ، وكظهور زيادة المكل على الجزء ؛ أو عن مقدمات خُلُقية مسلمة بين جميع الناس ، كظهور قبح الظلم ، وكل خبرأتى على التواتر من الخاصة أو سمع من الأنبياء والآعة . على التواتر من الخاصة أو سمع من الأنبياء والآعة . وكل هذا يوجب العلم ، ومن شك فى شىء منه كان آثما ؛ ولذلك صار من شك فى البارى تعالى كافراً ، لأن نتيجة المعرفة به عن مقدمات ظاهرة المقل ، وكذلك من شك في الواية أو تضمنه الكتاب الذى [٢١٠] نقله من تجب بنقله الحجة .

وأما « المشتبه » الذي يحتاج إلى التثبُّت فيه و إقامة الحجة على صحته ،

المتواتر من الأخبار ما رواه جماعة يؤمن تواطؤهم على الكذب عادة ، ثم
 روا، عنهم مثلهم ، وهكذا حتى وصل إلبنا ، وهو قطعى الدلالة عند الأصوليين .

فكل نتيجة ظهرت عن مقدمات غير طبيعية ولا ظاهرة للعقل بأنفسها ولامسلمة عند جميع الناس ، بل تكون مسلمة عند أكثرهم أو تظهر للمقل بغيرها و بعد الفحص عنها والاسـتدلال عليها ، وذلك كرأى كل قوم فى مذاهبهم وما محتجون به لتصحيح اعتقاداتهم ، وكل خبر أتى به الآحاد والجاعات التي لا تبلغ أن تكون تواترا بل يجوز على مثلهم في العِدّة الاجتماع على الكذب والاتفاق عليه ، إذا كانوا عدولا ولم يخالف قولهم ما جرى به العرف والعادة . وذلك مثل روايات كل قوم فيما اعتقدوه و إخبارهم عن أهل العدالة عندهم فيما اجتلبوه ، وكل ظن قويت شواهده وكان الاحتياط فى الرأى والدين تغليب. وكل هذه الأمور التي عددناها فإنما يأتى العلم بها على طريق التصديق لا على اليقين ، والحجة على معنى الإقناع لا البرهان ، وهي توجب العمل ولا توجب العلم ؛ وليس على من شك فيها إنم ولا لوم ، وذلك كالحكم بالشاهدين وتصديقهما في الحقوق ، و إن كنا لا نعلم حقيقة قولها ولا نشهد بصحة غيبهما ، لأنهما قد يجوز أن يكونا كاذبين ، إلا أن علينا العمل بما شهدا به إذا كانا عداين مرضيين . وكذلك ما أتانا من الأخبار في الأحداث التي تنقض الوضوء ؟ من الدم السائل والقهقهة في قول العراقيين ، والملامسة ومس الذكر في قول أهل الحجاز ، فإِن ذلك كله يوجب العمل على من صحت عنده عدالة المخبر له [ ١٥ ] وليس يوجب العلم ، ولا يكون من شك في ذلك أو جعده آ عما . وأما الظان فإنه إذا قويت شواهده وعضده من الرأى ما يوجبه ، فإنما يجب العمل عليه ولا يجب العلم بحقيقته . والفرق بينه و بين ما يأتى من الإخبار عن الآحاد ومن القياس المقنع أن ذلك مقبول على ظاهر، ؛ فإنا نقبل كل خبر جاءنا به من لا تنهمه بكذب ، وكل نتيجة ظهرت عن مقدمة [صح]<sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>١) زيادة يقتضيها السياق ،

استمالها عند أهل النظر و إن لم نشهد بصحة ذلك ؛ ولسنا نقبل الظن على ظاهره ولا نعمل عليه إلا إذا شهد له غيره ، فهو كخبر الفاسق أو الكافر اللذين لا يكذّبان ولا يصدقان فيه ، إلى أن يظهر لسامعهما ما يوجب التصديق أو التكذيب فيعمل عليه .

وأما « الباطل » الذي لا شك فيه فما ظهر عن مقدمات كاذبة مخالفة للطبيعة مضادة للعقل ، أو جاء في أخبار الكاذبين الذين يخبرون بالمحال وما يخالف العرف والعادة ؛ وذلك مثل اعتقاد السوفسطائية (١) أنه لاحقيقة لشيء ، وأن الأمور كلها بالظن والجشبان . واعتقادهم حقيقةً ما يقولونه دليلٌ على أن الأنث - لهـا حقائق في نفسها وأنهم مبطلون في دعواهم . وكا خبار النصارى عن المسيح بأنه كان بشراً فصار إلها ، وكان محدَثاً فصار قديماً ، وأن الواحد الذي هو جزء للثلاثة ثلاثة من غير تفريق ، وأن الثلاثة التي هي كل الواحد واحد من غير جمع وتركيب، و إتيانهم في ذلك بالمحال الذي لا يعقل. ولما أن كان الله عن وجل قد أمرنا بأن نعتقد الحق ونقول به ، وألا نعتقد الباطل ولا ندين به ، فقال : « وَقَلَ ٱلْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ »(٢) ، وقال : « أَلَمْ 'يُؤْخَذْ عَلَيْهِمْ مِيثَاقُ الْكِتَابِ أَنْ لَا يَقُولُوا عَلَى اللهِ إِلَّا الْحَقِّ وَدَرَسُوا مَا فِيهِ »(٢)، وعمَّ فنا زهوق الباطل(١) وخسران أَهَلُهُ ، فَقَالَ : ﴿ وَقُلُّ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ

<sup>(</sup>۱) اسم فرقة يونانية قديمة نصبت نفسها لتعليم الناشئة اليونانية طرق النجاح في الحياة بصرف النظر عن تحرى الحق والفضيلة الذي كان دأب الفلاسفة ؛ فكان السفسطانيون يثقفون النشء تثقيفا عاما ويعلمونه الحطابة والسياسة والجدل ، ثم نطرقوا إلى تعليمه أساليب المغالطة في الجدل وتشكيكه في حقائق الأشياء ومعانيها مما دعا إلى رميهم بأفساد أخلاق النباشئة ، وقد حمل عليهم الفلاسفة وخاصة سقراط وأفلاطون وقضوا على حركتهم وحلوا محلهم آخرة الأمر في تعليم الشعب اليوناني .

<sup>(</sup>٢) سُورة السُكهف . (٣) سورة الأعراف . (٤) أي اضمحلاله .

زَهُوقاً » (() وقال: « وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْمُبْطِلُونَ » (() ، وجب أن يحتاط العاقل لنفسه ودينه فلا يعتقد إلا حقا ، ولا يكذّب إلا بباطل ، ولا يقف إلا عند شبهة ، وحتى لا يكون ممن شهد بما لم يعلم أو كذّب بما لم يُحط بعلمه .

وإذا نظرنا في الثلاثة الأضرب التي قدمنا ذكرها وجدنا من الواجب [١٠] أن نعتقد صحة جميع ما ذكرنا أنه يقين وحق لاشبهة فيه ، ونشهد بصحة ذلك فلا تتخالجنا الشكوك فيه ؛ فإنا متى شككنا في شيء منه أخطأنا وأُ يُمنا كما قلنا قبل هذا الموضع، وأن ننظر فيما أتى من الصنف الثاني الذي قد وقع الاشتباء فيه وادّعي كل قوم إصابة الحق فيه ، فإِن كان بما أتى من جهة الآحاد والقياس احتطنا فيه بتصحيح المقدمات التي هي نتيجة ّ وحراستِها من المغالطة التي قدمنا ذكرها . فإذا صحت ميزناها على كم وجه تقال إن كانت ثما يقع لفظه على معان كثيرة ، وننظر أى وجه منها هو مراد المتكلم في قوله ، فإذا ميزنا ذلك استخرجنا فصولها التي تنفصل بها من غيرها حتى يظهر الحد الذي يُفَرِّق بينها و بين مايباينها . فإذا فعلنا ذلك صححنا التشبيه وألحقنا كل شيء بما يشبهه . فإذا أتينا بذلك على هذا الترتيب والتحصيل صح لنا ما نريد تصحيحه بالقياس إن شاء الله . و إن كان مما أتى من جهة الآحاد<sup>(٣)</sup> من الخبر والجماعات القليلة العدد احتيط فى ذلك ، أولا بعرضه على العقول ، فإن باينها وضادها فهو باطل ؛ و إن لم ينافها وكان مما يجوز في العقل وقوع مثله ، 'يَتَثَبَّت (٤) في أمر نَقَلتها حتى لا تؤخذ إلا ممن ظهرت عدالته ولم يتهم بكذب ولا وهم في خبره ولم يكن

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء . ﴿ (٢) سورة غافر .

<sup>(</sup>٣) فصل بين الآحاد والجماعات بـ « من الحبر » الذي هو بيان لـ « ما » .

<sup>(</sup>٤) في الأصل : « يثبت » .

فها خبر به جارًا إلى نفسه ولا دافعاً عنها ، ولم يعارضه خبر مثل خبره يبطل ماخبّر به . و بجميع ما ذكرنا قد جاء القرآن وجرت الأحكام ؛ فقال الله عز وجل: « وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدْلِ مِنْكُمْ » (١) . وقال: « إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَا ِ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ » (٢) . وأجمت الأمة على ألَّا تُقبل دعوى أحد لنفسه ولا شهادته فما جر إليها أو دفع عنها ، وعلى أن الأخبار إذا تكافأت بطلت (٢) . ثم إن كان الخبر من أمر الدين عرض على كتاب الله عز وجل الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ؛ فإِن وجد مخالفاً خلاف مضادة علم أنه ليس من رسول الله صلى الله عليــه [ ١٦ ] وسلم ، لأن رسول الله لا يضاد كتاب الله . و إن كان الخلاف من جهة خصوص وعموم (١) ، و ناسخ ومنسوخ (٥) ، ومحكم ومتشابه (١) ، ومجل ومفسر ، كان ذلك معمولا عليه مأخوذاً به على الشرائط التي ذكرناها في كتاب (التعبد). و إن لم يوجد لذلك أصل فى كتاب الله وكان مما يجوز التعبد به فليس ينبغي أن يدفع ؛ لأن الله عز وجل قد شرع على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم شرائع لم يثبتها في كتابه ؛ فمها رجم الزاني المحصن(٧)، واليمين مع الشاهد (٨) ، وتحريم كل ذي ناب ومخلب (٩) ، وأشباه لذلك ـ

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق . (٢) سورة الحجرات .

<sup>(</sup>٣) بمعنى أنه إذا جاءت الأخبار بالشيء وضده ولم يكن هناك ما يرجع منها جانبا على جانب فانها جيعا تعتبر باطأة . (٤) الخاص ما هو عمومي يراد به الحصوص كفوله : « وأوتيت من كل شيء » ، والعام ما ليس مخصوصا بل هو على عمومه كقوله : « والله بكل شيء عليم » . (٥) النسخ في الحسم تبديله برفعه ووضع غيره مكانه ، فالناسخ كفوله : « واقتداوا المشركين » ، والنسوخ كفوله : « لا إكراه في الدين » . (٦) الحسم من القرآن ما كان ظاهر المعني بحيث تتناوله الأفهام كفوله : « قل هو الله أحد » ، والمتشابه ما ليس كذلك كفوله : « يد الله فوق أيديهم » . (٧) أي المتزوج .

 <sup>(</sup>A) أى إحلاف المدعى اليمين مع وجود من يشهد له .

<sup>(</sup>٩) أى تمريم ما يأكل اللحم سبعاً كان أو طيرا .

ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « أو تيت الكتابَ ومثلَه معه » ، أى من السنن التي شرعها الله على يديه . وروى عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال : « لا ألفين أحدكم متكتاً على أريكته يأتيه الأمر من أمرى فيقول لاأدرى ماوجدت في كتاب الله عملت به » ؛ بل يؤخذ ذلك إذا أتى عن الثقات وكان مما يجوز أن يتعبد الله به عباده ولم يضادّ العقل والكتاب. و إذا أتت أخبار الثقات بالشي وضده ، ولم يكن في نَقَلَة الخبرين من يتهم بقلة ضبط ولا وهم، ولم يكن الخلاف في ذلك من جنس ما قدمنا ، إلا أنه من رواية الشيعة عن الأئمة عليهم السلام ، فقد علم أنهم عليهم السلام لا يأمرون بالشيء وضده لأنهم حكاء ، والمناقضة عن الحكاء منفية ، فقد أحاط العلم(١) بأن سبب الخلاف في ذلك إنمـا هو خروج الجواب في أحد الحالين على سبيل التقية (٢) ؛ والتقيّة إنما هي فيا خالف فُتُبا العامة ؛ فلذلك أوصوا عليهم السملام فيما يؤثر عنهم ولا يختلف فيه علماؤهم بأن يُعمل فما تضادّت به الرواية عنهم بمـا خالف فتيا العامة وعملها . و إن نقل إلينــا أصحابهم عليهم السلام ما لا نعلم مخرجه ، وقفنا فيه ووكاناه إلى عالمه ، ولم [71] نعتقد في شيء منه تصديقاً ولا تكذيباً ، إلى أن يتبين لنا ما يوجب. أحدها فنعتقده ، إذ كان اعتقاد الباطل عندنا كدفع الحق ؛ وبذلك أمرونا فقالوا: « الأمور ثلاثة: فأمر يَتَبَيَّنُ لك رشده فاتبعه ، وأمر يتبين لك غيّه فاجتنبه ، وأمر اشتبه عليك فكأه إلى عالمه » . وهــذا ما في الاعتقاد ، وبالله التوفيق والسداد .

 <sup>(</sup>١) قوله « فقد أحاط العلم » جواب الشرط الذي صدرت به الجملة وهو قوله : ﴿ وَإِذَا أَنْتُ الْحُ ﴾

<sup>(</sup>٢) التقية أن يتي المؤمن نفسه من الحكومات أو من العقوبة بما يظهر وإن كان. على خلاف ما يضمر . وهم يرون فيها توسيعا من الله على المؤمنين . ودليلهم على جوازها قوله تعالى في سورة النجل « إلا من أكره وقلبه مطمئن بالأيمان » .

## باب

#### فيه البيان الثالث وهو « العبارة »(١)

وأما البيان بالقول فهو العبارة. وقد قلنا إنه يختلف باختلاف اللغات، و إن كانت الأشياء البيّن عنها غير مختلفة في ذواتها ، و إن منه ظاهراً ومنه باطناً ، و إن الظاهر منه غير محتاج إلى تفسير ، و إن الباطن هو الحتاج إلى التفسير ، وهو الذي يُتوصل إليه بالقياس والنظر والاستدلال والخبر. ونحن نذكر الآن ذلك بشرحه إن شاء الله فنقول:

إن الذي يوصل إلى معرفته من باطن القول بالتمييز والقياس ، مثل قول الله عن وجل : « اعْمَلُو ا مَاشِئْتُمْ وَإِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ » (٢) ، وهو لم يفوض إليهم أن يعملوا بما أحبوا ولم يخلهم من الأمر والنهى . ومشل قوله : « فَمَنْ شَاءَ فَلْيَكُفُو » (٣) ، وهو لم يطلق لهم الكفر ولم يبحهم إياه . فهذا و إن كان ظاهره التفويض إليهم فإن باطنه التهدد لهم والوعيد . ويدل على ذلك بعقب هذا : « إنّا أعْتَدْنَا الظّالمينَ التّهدد لهم والوعيد . ويدل على ذلك بعقب هذا : « إنّا أعْتَدْنَا الظّالمينَ التّهر فَمْل الشّرَابُ وَسَاءَتْ مُو تَفَقّا » (٤) . وأما ما يوصل إليه بالجبر فمثل بنس الشّرَابُ وَسَاءَتْ مُو تَفَقّا » (٤) . وأما ما يوصل إليه بالجبر فمثل « الصلاة » التي هي في اللغة الدعاء ، و « الصيام » الذي هو الإمساك ، و « الكفر » الذي هو ستر الشي ، فلولا ما أتانا من الخبر في شرح مراد

<sup>(</sup>۱) قد ضمن المؤلف هذا الباب كلامه على الوجه الرابع من أوجه البيان عنده وهو « البيان بالكتاب » . (۲) سورة فصلت . (۳) سورة الكهف .

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف. « أعتدنا » هيأنا و « سرادقها » فسطاطها ، وقيل دخانها و « المهل » الجسد المذاب و « مرتفقا » متكا ً.

الله في الصلاة والصيام ومعنى الكفر ، لما عرفنا باطن ذلك ولا مراد الله ويه ولا كان ظاهر اللغة يدل عليه ، بل كنا نسمى كل من دعا مصلياً ، وكل من أمسك عن شيء صائما ، وكل من ستر شيئاً كافراً ؛ فلما أتانا الرسول صلى الله عليه وسلم بحدود الصلاة من التسكبير والركوع والسجود والتشهد ، و بحدود الصيام من ترك الأكل والشرب والنكاح نهاراً ، وأن الكافر الذي يجحد الله ورسله ، وصلنا إلى علم جميع ذلك بالخبر ، ولولاه ما عرفناه . وللغة المربية التي تزل بها القرآن وجاه بها عن رسول الله صلى الله عليه وسلم البيان ، وجوه وأحكام ومعان وأقسام ، متى لم يقف عليها من يريد تفهم معانيها واستنباط ما يدل عليه لفظها ، لم يبلغ مراده ولم يصل إلى بغيته . فنها ما هو عام السان العرب وغيرهم ، ومنها ما هو خاص له دون غيره ، و يجمع ذلك في الأصل الخبر والطلب .

والخبركل قول أفدت به مستمعه مالم يكن عنده ، كقولك: قام زيد ، فقد أفدته العلم بقيامه . ومن الخبر ما يبتدئ لخبر به ، فيُخَصّ باسم « الخبر » . ومنه ما يأتى به بعد سؤال فيسمى « جواباً » كقولك فى جواب من سألك : ما رأيك فى كذا ؟ فتقول رأيى كذا . وهذا يجوز أن يكون ابتداء منك فيكون خبراً ، فإذا أتى بعد سؤال كان جواباً كما قلنا .

والطلب كل ما طلبته من غيرك ، ومنه الاستفهام ، والدعاء ، والتهى ، لأن ذلك كله طلب . فإنك إنما تطلب من الله بدعائك ومسئلتك ، وتطلب من المنادى الإقبال عليك أو إليك ، وتطلب من المستفهم منه بذل الفائدة لك . ومن الاستفهام ما يكون سؤالا عما لاتعلمه لتعلمه ، فيخص باسم «الاستفهام» . ومنه ما يكون سؤالا عما تعلمه ليُقر لك به ، فيسمى باسم «الاستفهام» . ومنه ما يكون سؤالا عما تعلمه ليُقر لك به ، فيسمى قريراً » . ومنه ما يكون ظاهره الاستفهام ومعناه التو بيخ كقوله :

«أَلَمْ بِأَنِكُمْ 'رُسُلْ مِنْكُمْ يَقَصُّونَ عَلَيكُمْ آيَاتِي وَيُنْذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَٰذَا » (١) . ومن السؤال ما هو محظور ، ومنه ما هو مفوض . فالحفور ما حظرت فيه على الجيب أن يجيب إلا ببعض السؤال ، كقولك : ألحاً أكلت أم خبزاً ؟ فقد حظرت عليه أن يجيبك إلا بأحدها . والمفوض [١٧] كقولك : ما أكلت ؟ فله أن يقول ما شاء من المأكولات ، لأنك فوضت الجواب إليه . وليس في صنوف القول وفنونه ما يقع فيه الصدق والكذب غير الخبر والجواب . إلا أن «الصدق والكذب » يستعملان في الخبر ، ويستعمل مكانهما في الجواب « الخطأ والصواب » ، والمعنى واحد و إن فرق اللفظ بينهما . وكذلك يُستعمل في الاعتقاد في موضع واحد و إن فرق اللفظ بينهما . وكذلك يُستعمل في الاعتقاد في موضع الصدق والكذب هن قريب من قريب .

والخبر منه جزم ، ومنه مستثنى ، ومنه ذو شرط (٢). فالجزم مثل زيد قام ، وقد جزمت فى خبرك على قيامه . والستثنى : قام القوم إلا زيداً ، فقد استثنيت زيداً ممن قام . وذو الشرط : إذا قام زيد صرت إليك ، فإعما بجب مصيره إليه إذا قام زيد ، فهو معلق بشرط . وكل واحد من هذه المعانى إما أن يكون مثبتاً وإماأن يكون منفيا ، فالمثبت : كقولك قام زيد ، والمستثنى من المثبت منفى ، والمنفى إذا استثنى منه مثبت . وليس يخلو الخبر المثبت أو المنفى من أن يكون واجباً أو ممتنعاً (٢) أو ممكناً . فالواجب مثل حر النار [وثرها] (١) ، لأنه واجب فى طبعها . والممتنع مثل حرارة الثلج ، لأن ذلك ممتنع فى طبعه . والممكن مثل قام

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام .

<sup>(</sup>٢) ورد في هامش الأصل هنا : « انظر كيف عد الجلة الشرطية من باب الحير مع أنها بما لا يحتمل الصدق والكذب » . (٣) في الأصل « أو منفيا » . (٤) كذا في الأصل .

زيد لأنه قادر عليه وجائز أن يقم وألا يقم .

ثم لا يخلو الحبر بعد هذا كله من أن يكون عما مضى مثل قام زيد ، أو عما بستقبل (١) مثل يقوم زيد ، أو عما أنت فيه مثل قائم زيد. ولا يخلو بعد ذلك من أن يكون عاما كليا ، أو خاصا جزئيا ، أو مهملا . فكل ما ظهر فيه حرف العموم فهو عام ، كقولك كل القوم جاءنا ، وجميع المال أَنفَقت . ومنه قول الله عن وجل : « كُلُّ شَيْءٌ هَالِكٌ إِلاَّ وَجْهَهُ ﴾ (٢) ؛ فهذا لا يجوز أن يراد به الخصوص لظهور حرف العموم فيه . وكل ما ظهر فيه حرف الخصوص فهو خاص ، كقولك: بعض المال قبضت ، ومن [ ١٨ ] القوم من جاءنا ، ومثله قول الله عن وجل : « وَمَنَ ٱلْأَعْرَابِ مَنْ يَتَّخَذُ مَا يُنْفِقُ مَغْرَماً »(٢)؛ فهذا لا يجوز أن يراد به العموم لظهور حرف الخصوص فيمه . وما لم يظهر فيه حرف العموم ولا حرف الخصوص فهو مهمل ، وقد يكون عاما وقد يكون خاصا ؛ واعتباره أن تنظر : فإن كان فى الأشياء الواجبة أو الممتنعة فهو عام و إن كان لفظه واحداً ، كفول الله عز وجل: « بَلِ الإِنْسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ » ( ) ، لأنه من الواجب أن يكون كل أحد على نفسه بصيرة . و إن كان في المكن فهو خاص كقول الله عزوجل: «الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمُوا لَـكُمُ وَالَّخْشَو هُمْ » (٥) فهذا خاص ، وهــذا لفظه على الجماعة لأن القول بمن قال والجم بمن جمع من الأشباء المكنة ، وجائز أن يقع منهم وألا يقع . فهذا أصل يعمل به (<sup>(٦)</sup>

<sup>(</sup>١) في هامش الاصل هنا: « في هذا الكلام دليل على أن النعل المضارع أولى والمستقبل من الحال وهو خلاف مذهب الحذاق من النحاة ، .

<sup>(</sup>٢) سورة الفصص . ﴿ ٣) سورة النوبة .

<sup>(</sup>ه) سورة آل عمران . (٤) سورة القيامة .

<sup>. (</sup>٦) في الأصل: دفه ع.

في الخاص والعام والمهمل . ومن البين للعقل أن الأخبار المثبتة الجازمة في الأمر الواجب، ماضيها، ومستقبلها، وما أنت فيه منها، وعامها، وخاصها، ومهملها ، صدق أجمع ؛ وأن منفيات ذلك كله كذب ، وأن مثبتات هذه الأخبار في الأحوال التي قدّمنا ذكرها إذا كانت في المتنع فهي كذب، ومنفياتها صدق ، وأن جميع هذه الأخبار في هذه الأحوال إذا جاءت في الأمر المكن فقد يكون صدقاً وقد يكون كذباً . وقد دالنا على جمل ما يعرف به الصدق في ذلك من الكذب ولم نستقصها لثلا يعاول الكتاب بها وهي في كتب المنطقيين مشروحة . فمن أراد علمها فليطلبها هنالك إن شاء الله .

واعلم أن من الأخبار أخباراً تقع بهـا الفائدة ولا يحصل منها قياس يوجب حكماً . فمن ذلك الحبر المنني ، فإنه يفيدنا انتفاء الشيء الذي ينفيه ولا يحصل منه (١) قياس يوجب في نفوسنا حكماً . ومثال ذلك قولنا : زيد غير قائم ، فلم يحصل لنا من هذا القول غير العلم بانتفاء القيام عنه ؟ ثم لسنا ندرى على أى حال هو من قعود أو اضطجاع أو سجود . والخــبر الذي بشرط لا يحصل في النفس منه حكم ؛ لأنا إذا قلنا : إذا قام زيد صرت إليك ، فليس يحصل في نفس المخاطب علم بمصير المخاطب إليه لأنه معلق بقيام زيد الذي يجوز أن يقع وألا يقع .

والكذب إثبات شيء لشيء لا يستحقه ، أو نغي شيء عن شيء يستحقه ، والصدق ضد ذلك ، وهو إنبات شيء لشيء يستحقه ، أو نفي شيء عن شيء لا يستحقه . والخلف في القول إذا كان وعداً دون غيره، وهو أن يعمل خلاف ما وعد ، فيقال أخلف فلان وعده ولا يقال كذب.

 <sup>(</sup>١) في الأصل : (منها) .

وقد يُخلف الرجل الوعد بفعل ما هو أشرف منه ، فلا يقال أخلف وعده وذلك كرجل وعد رجلا بثوب فأعطاه ألف دينار ، فقد تفضّل عليه ، و إن كان قد عمل به خلاف ما وعده ، فلا يستى ذلك مخلفاً لوعده . و بهذا تعلق من أبطل الوعيد ، فزعموا أن إنجاز الوعد كرم ، وأن إخلاف الوعيد عفو وتفضل ، وأنشدوا :

وكنت إذا أوعدته أو وعدته لأخلف إيعادى وأنجز موعدى وعليهم في ذلك كلام لأهل الحق<sup>(۱)</sup> ليس هذا موضعه .

والنسخ في الحكم تبديله برفعه ووضع غيره مكانه . وأصله في اللغة وضع الشيء مكان غيره إذا كان يقوم مقامه ، ومنه نسخ الكتاب ، لأنه وضع غيره موضعه و إقامته مُقامه ، ومنه قوله عز وجل : « مَا نَنْسَخْ مِنْ الله وضع غيره موضعه و إقامته مُقامه ، ومنه قوله عز وجل : « مَا نَنْسَخْ مِنْ الله وضع غيره موضعه و إقامته مُقامه ، ومنه قوله عز وجل ! والنسخ لا يكون في الخبر لأن الخبر إذا تبدل عن حاله بطل ، وفي بطلات قول الصادق وجوب الكذب لا محالة ؛ وليس يجوز للصادق أن يخبر بخبر فيكون ضده ونقيضه صدقا ، إلا أن يكون خبره الأول معلقاً بشرط أو استثناء ، كا وعد الله قوم موسى عليه السلام دخول الأرض المقدسة إن أطاعوه في دخولها ، فلما عصوه حرما عليهم فلم يدخلها أحد منهم ؛ وكا وعد قوم في دخولها ، فلما عصوه حرما عليهم فلم يدخلها أحد منهم ؛ وكا وعد قوم

<sup>(</sup>۱) لعل المؤلف يشدير بقوله « وبهذا تعلق ... الخ » إلى رأى أتباع أبى الحسن الأشعرى المتكلم المتوفى عام ٣٢٤ فى قولهم : « إن الحلف فى الوعيد كرم فيجوز من الله تعالى » ؛ وهو رأى سرجوح والمحققون على خلافه . ولعل المؤلف أراد « بأهل الحق » أصحاب هذا الرأى المقابل لرأى الأشعرية وهو الرأى السائد عند متكلمى أهل السنة ، وينسب إلى أتباع أبى منصور الماتريدى المتوفى بعد الأشعرى بقليل .

<sup>(</sup>٢) سورة البفرة .

الدنيا ؛ و إلى هذا المعنى تذهب الشيعة فى البداء (١) على قبح هذه اللفظة و بشاعة موقعها فى الأسماع . فأما الخبر إذا لم يكن معلقاً بشرط ولا بشىء ما ذكرنا، فلا يجوز أن يقع غيره موقعه ، فيكون صدقاً ، ولذلك قال الله عز وجل : « مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَى قَاماً أَنَا بِظَلَامٍ لِالْعَبِيدِ » (٢) .

والمعارضة في الكلام المقابلة بين الكلامين المتساويين في اللفظ . وأصله من عارضت السلعة بالسلعة في القيمة والمبايعة . و إنما تستعمل المعارضة في النقية ، وفي مخاطبة من خيف شره فيرضي بظاهر القول و يتخاص في معناه من الكذب الصراح ، وذلك مشل قول بعضهم وقد سأله بعض أهل الدولة العباسية عن قوله في لبس السواد ، فقال : وهل النور إلا في السواد ! وأراد نور العين في سوادها فأرضي السائل ولم يكذب ، وكقول شريح (٣) وقد خرج من عند عبدالملك (٤) في الساعة التي مات فيها وقد سئل عن حاله ، فقال : تركته يأمر وينهي ؛ فلما فُحص عن ذلك قال تركته يأمر وينهي ؛ فلما فُحص عن ذلك قال تركته يأمر بالوصية وينهي عن النوح . وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : هو أيتنها الهيمان بالله عن وجل مداراة الناس » . ومن المعارضة قول مؤذ في يوسف : « أيتنها الهيم ألهير إنسكم في السرقوا

<sup>(</sup>۱) البداء من عقائدالشيعة المعروفين بالمختارية انباع المختار بن أبي عبيد الناجم بالعراق زمن عبد الملك بن مروان . ويقول الشهرستاني : « إنما صار المختار إلى اختيار القول بالبدء لأنه كان يدعى علم ما يحدث من الأحوال ، إما بوحى يوحى إليه وإما برسالة من قبل الإمام ؟ فكان إذا وعد أصحابه بكون شيء وحدوث حادثة فان وافق كونه قوله جعله دليلا على صدق دعواه ، وإن لم يوافق قال قد بدا لربكم » .

<sup>(</sup>۲) سورة ق ،

 <sup>(</sup>٣) هو شريح بن الحارث الكندى ، ولاه عمر بن الحطاب قضاء الكوفة فأقام
 قاضياً قرابة خممة وسبعين عاما . وكان ذكبا فهما . توفى عام ٨٧ ه وقد جاوزالمائة سنة .

<sup>(</sup>٤) هوعبدالملك بن مروان الخليقة الأموى المشهور حكم منعام ١٥ إلى عام ١٩ هـ.

<sup>(</sup>٥) سورة نوسف ، والعير القافلة .

الصُّواع (١)، و إنما عني سرقتهم إياه من أبيه . و إذا كان الكذب إنما استقبح في العقل وخرج عن شريعة العــدل من أجل أنه مخالف لحقيقة الأشباء في أنفسها من غير نفع يقصد به — حتى قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « السَّكذب تجانبُ للايمان » ، وقال الله عز وجل : « وَلَهُمْ ۗ عَذَابِ أَلِمْ مِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ » (٢) ، وسمّى الكاذبين ظَلَمة ولعنهــم فقال: ﴿ وَيَقُولُ الْأَشْهَادُ هَوْ لَا ءِ الَّذِينَ كَذَبُو ا عَلَى رَبِّهِمْ أَلَا لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الظَّالمينَ » (٢) - كان الكذب إذا أريد به الصلاح العام والمنفعة الحقيقية مطلقاً (1) ، وقد روى : « لا كذبَ إلا فى ثلاثة مواطن : كذب في حرب وكذب في إصلاح بين الناس وكذب الرجل لامرأته ليرضيها به » وقال أمير المؤمنين رضي الله عنه : « الكذب كله إثم إلا ما نفعتَ به مسلمًا أو دفعت به عن دين » . وليس يدخل كذب الإنسان لنفع نفسه وضرً غيره في هذا المعنى ، لأن النفع الحقيقي هو الذي لا يقع به ضرر على وجه . وقد استعمل الناس أشياء ظاهرها كذب ولهم فيها معان تخرجها عنه ، كتكنيتهم الصبيُّ بأبي فلان ، وهو لم يستحق أن يكون أبا ، ور بمـا تُورُقَى قبل أن يولد له ، ور بما وُلد له فسُمَّى ولده بنير ما كنى به ؛ فهذا على ظاهره كذب ؛ ولذلك أبته رهبان النصاري وجماعة . ن أهل الأديان . والذي تقصد به العرب بذلك في الصغير التفاؤل له بالحياة وطول العمر والولد ؛ وتقصد به في الكبير وذوى الشرف التعظيم له عن التسمية بإممه . ولذلك ترى السلطان إذا شرّف وزيراً من وزراته أو وليًّا من أوليائه كناه . وقد تجعل العرب للرجل الكنية والكنيتين والثلاث على

<sup>(</sup>١) الصواع الجام يشرب فيه . (٢) سورة البقرة .

 <sup>(</sup>۳) سورة هود .
 (۱) أى جائزا ومباحا .

مقدار جلالته فى النفوس . وبمن كان له كُنى أمير المؤمنين (١) وحزة (٢) رضوان الله عليهما ، ومن العرب عامر بن الطُفيل (٢) وعرو بن معديكرب (٤) وغيرها وذلك معروف فى أخبارهم . وبما استعملت فيه العرب التفاؤل تسميتهم أبناءهم أسداً تفاؤلا بالشجاعة والنجدة والبسالة ، وكلباً تفاؤلا بالحراسة والوفاء والمحافظة ، وأشباه ذلك مما سموا به . وبما قلبوه عن معناه وسموه بضد ما يستحقه على سبيل التفاؤل أيضاً «المفازة» و إنماهى مهلكة ، و «السلم » للملسوع و إنماهو التالف . وبما أرادوا به التعظيم له ولرؤسائهم أيضاً اللقب كتلقيبهم بذى يزن (٥) ، ومكلم الذئب (١٠) والباقر (٧) ، والصادق (٨) ، والرضى (٩) ، وأشباه ذلك . واللقب يجرى على وجهين : أحدهما بالاشتقاق والتمثيل ، كتلقيبهم الغريض بالغريض بالغريض

تهتم علینا بأت الذئب كليكم فضد لعمرى أبوكم كلم الذیباً فكیف لو كلم اللیث الهصور ، إذا أفنیتم الناس مأكولا ومشروبا هذا السنیدی لا أصل ولا طرف یكلم الفیسل تصعیدا و تصویبا

(٧) بقر الثيء من باب منع شقه ووسعه ، الباقر لقب محمد بن على الحسين ، لقب بنك لتبحره في العلم .
 (٨) لقب الإمام جعفر بن عجد الباقر .

<sup>(</sup>١) هو الإِمام على بن أبي طالب وكان يكني بأبي الحسن وأبي تراب.

<sup>(</sup>٢) هو عم النبي ( صلعم ) وكان يكني بأبي يعلى وأبي عمارة ، كني بابنيه .

<sup>(</sup>ه) ملك من ملوك حمير ، ويزن اسم موضع باليمن أضيف إليه ذو مثل ذو رعين وذو حدن .

<sup>(</sup>٦) لقب جد قوم من خزاعة وكان جاء إلى النبي (صلعم) فحدثه أن الذئب أخذ من غنمه شاة فتبعه فلما غشيه بالسيف قال له: مالى ومالك تمنمني رزق الله! قال قلت: ياعجبا لذئب يتكلم! فقال: أعجب منه أن محمدا (صلعم) قد بعث بيرت أظهركم وأنتم لا نتبعونه. فبنوه يفتخرون بتكليم الذئب جدهم. وقد قال دعبل بن على بهجوهم:

<sup>(</sup>٩) لقب على أبن موسى الكاظم وهو الإمام التامن من أئمة الشيعة الاتنى عشرية .

<sup>(</sup>١٠) المراد بالفريش الأولى الشخص وبالتانية اللقب .

لتشبيهم إياه في بياضه بالإغريض وهو الطلع (۱) ؛ والآخر بالاتفاق كتلقيبهم بالقُلَيْزَر والدُّ محاك (۲) . وربما لقبوا الإنسان بغير لسان العرب ، كتلقيبهم بالإخشيد (۱) و ببرجيس (۱) . وبما جرى من الألقاب على جهة التعظيم تلقيب الخلفاء أنفسهم ومن رفعوا منزلته من أوليائهم ، وذلك مشهور يغني عن تمثيله . ومن اللقب ما جرى على سبيل الذم ، كتلقيبهم بذ نب العبد ، ورأس الكلب (۱) ، وأنف الناقة (۱) قبل أن يمدح بنوه بذلك .

فهذه أقسام العبارة التي يتساوى أهل اللغات في العلم بها . فأما العرب فلهم استعالات أخر من الاشتقاق ، والتشبيه ، واللحن ، والرمن ، والوحى ، والاستعارة ، والأمثال ، واللغز ، والحذف ، والصرف ، والمبالغة ، والقطع ، والعطف ، والتقديم ، والتأخير ، والاختراع . ونحن نذكرها بوجيز من القول ليعرفها الناظر في هــــذا الكتاب و يحيط بأقسام معانى كل منها إن شاء الله . فمن ذلك :

#### ماب الاشتقاق

وهو ما اشتق لبعض الألفاظ من بعض ، كما يشتق من الزيادة اسم زيد

 <sup>(</sup>۱) الطلع ما يخرج من النخل كائنه نعلان مطبقان والحل بينهما منضود والطرف
 عدد ، أو هو ما يبدو من ثمرته في أول ظهورها وهو المراد هنا .

<sup>(</sup>٢) لم نعثر على هذين اللفظين في كتب اللغة التي بأيدينا وأغلب الظن أنهما مرتجلان.

<sup>(</sup>٣) لقب ملك فرغانة قديما. (٤) اسم المشترى بالفارسية وهو أحدكواكب المجموعة الشمسية (٥) رأس السكاب شاعر من بني نمير عاش في زمن الحليفة المأمون. (٦) لقب رجل من بني تميم ، ولتلقبه به حديث أورده صاحب الأغانى في كتابه ، وكان بنوه يغضبون من هذا اللقب حتى مدحهم الحطيئة الشاعر فقال:

قوم هم الأنف والأذناب غيرهم ومن يسوى بأنف الناقة الذنبا فصار بعد ذلك غراً لهم ومدما .

وزياد ومنهد و يزيد . وهو مأخوذ من شقك الثوب أو الخشبة ، فيكون كل جزء منهما مناسباً لصاحبه فى المادة والصورة .

قال: وللأسماء والأفعال في اللغة العربية أبنية يُحتاج إلى معرفتها في الاشتقاق والتصريف. فمن ذلك الأسماء. وأقل ماجاء منها على حرفين مثل « من » و « ما » وما أشبه ذلك . وليس يجوز أن يكون أسم أقل من حرفين ؛ لأن المتكلم لا يجوز له أن يبتدئ نطقه إلا بمتحرك ولا أن يقف إلا على ساكن ، فصار أقل الأسماء على حرفين لذلك . ولمَّا أشبه ماكان [٢٠] على هذا المثال حروف المعانى مُنع من التصرف وجعل مبنيا . وأصل البناء على السكون إلا ما كان قبل آخره ساكن فيحر ل التقاء الساكنين. فأمّا ما يبني منه على الفتح فلخفة الفتحة نحو كيف ، وأين ، وأمام . وأمَّا ما يبني على الكسر فلأن الساكن إذا حُراك حرك إلى الكسرمثل أمس وحَذَام (١) وأما مايبني منه على الضم فما أعرب في بعض الأماكن ، مثل قبل و بعد ، فإنك إذا أضفتهما أعربتهما ، و إذا أفردتهما بنيتهما على الضم ، فرقاً بينهما و بين ما لا يعرب على حال . وشرح هذا في كتب اللغة وهو 'يغنينا عن الإطالة فيه . ثم تُلِي ذلك بالثلاثي ، وهو ما بُني على ثلاثة أحرف وله عشرة أمثلة : فَعُل مثل رَجُل . و فَعَل مثل جَمَل . و فَعِل مثل كَيْف . و فَعْل مثل بُرُ د . و فَعْل مثل كَبْش . و ِفعْل مثل عِطْر . و فَعُل مثل عُنُق . و فَعُل مثل عَضُد ، و فَمَل مثل صُرَد . و فِيل مثل إبل . ثم تُلي ذلك بالرباعي ، وهو على خمسة أبنية . كُفْلُل مثل جُلْجُل (٢) . وَفَعْلَل مثل جَعَفْرَ . و فِعْلِل مثل سيمسيم . و فِعْلَل مثل دِرْهَم . و فِعَلْ مثل قِيطُرْ (٢) . ثم تُلِي ذلك بالخاسي

<sup>(</sup>١) اسم امرأة . (٢) الجرس الصغير .

<sup>(</sup>٣) وعأه الكتب .

وله أربعة أمثلة : قَمَلًا مثل سَفَرْجل . و فَعْلَلُ مثل جرِ ْ دَحْل () و فَعْلَلِ مثل جَوْ دَحْل () مثل جَعْمَرِش () . و فَعَلَلُ مثل خُرَ عَبِل () . وسائر الأسماء التي تتجاوز خمسة أحرف فإنما تلحقها زيادات ليست من نفس بناء الاسم ، مثل عنكبوت وأشباهه . والحروف التي تسمى حروف الزوائد عشرة ، وهى : الهمزة ، واللام ، والياء ، والواو ، والميم ، والتاء ، والنون ، والسين ، والألف ، والماء () .

وليس يأتى فى الأفعال السالمة شيء أقل من ثلاثة أحرف ولا أكثر من أربعة أحرف إلا ما لحقته الزيادة . وللثلاثى ثلاثة أبنية : وهى فَعَل مثل ضَرَب، وفعُل مثل كَرُم، وفَعَل مثل كَرُم، وفَعَل مثل كَرُم، وفعَل مثل كَرُم، وفعَل مثل كَرُم، وفعَل مثل عَلم . فأما فعل لما لم يسم فاعله كفُرب فليس بأصل وهو يدخل فى كل بناء . والرباعى السالم له بناء واحد وهو فَعْلَلَ مثل دَحْرَجَ . و إذا لحقته الزوائد صارت خسة عشر بناء . فمن الأبنية التى تلحقها الزوائد تسعة أبنية فى أولها الهمزة وهى ألف الممزة التى هى ألف الوصل، وهى افتعل نحو افتقر . واستفعل نحو استخرج . وانفعل نحو انطلق . وافعنل نحو احرً ثم أفال نحو احرً . وأفعال فحو احمر من وأفعال نحو احمر الله في المؤمّل نحو اقسم واحد فى أوله ألف القطع نحو أخرج . وخسة وأفعكل نحو اقشعر . وبناء واحد فى أوله ألف القطع نحو أخرج . وخسة لا ألف فى أولها وهى : فأعل مثل قاتل . وتفاعل مثل تعاقد . وفعل مثل كسر . وتفعل مثل مثل تعاقد . وفعل مثل كسر . وتفعل مثل مثل تدخر ج . ولكل زيادة من

<sup>(</sup>١) الوادى والضخم من الإبل . (٢) المرأة العجوز .

<sup>(</sup>٣) الباطل. (٤) وهي التي يجمعها قولك: سألتمونيها.

<sup>(</sup>٠) أراد الأمر ثم رجع عنه . (٦) احمر شيئاً فشيئا .

<sup>(</sup>٧) أسرع في السير. أ

 <sup>(</sup>A) للمدودن من الشجر الناعم المثنى والشاب الناعم .

[cv1]

هذه الزيادات معنى تُحدثه في الفعل إذا دخلته ، وذلك مثل قولنا : « خرج زيد» فهذا بلازيادة يدلنا على خروج زيد بإرادته . وإذا قلنا : «أخرج عرا زيد » فزدنا ألف القطع كان المخرج لعمرو غيره . وكقولنا : « قال زيد خيراً » ؛ فإذا بنينا من ذلك فاعَلَ قلنا : « قاول زيد عمرا » ، فصار الفعل من اثنين فعل كل واحد منهما بصاحبه كفعل صاحبه به . وكقولنا « كسر زيد القدح » فيدل على وقوع الكسر به ؛ فإذا قلت : « كُشّر زيد القدح » دللت على ترداد الفعل وتكراره . وتقول : « اعتل زيد » فيدل على علته ، فإذا قلت « تَعَالُ (١) زيد » دلات بذلك على أنه أظهر علة وليس بعليل. وكذلك كل مثال من هذه الأمثلة يغيد معنى ليس في الآخر . فإذا أردت أن تشتق مرن الانطلاق اسما للفاعل قلت « مُنْطَلِق » . و إن أردت أن تشتق منه اسما للمفعول قلت « مُنْطَلَق به » و إن أردت أن تشتق منه فعلا ماضياً قلت «انطلق». و إن أردت أن تشتق فعلا مستقبلا قلت «ينطلق» . و إن أردت أن تأم منـــه قلت « انْطُلَق» . وإذا نهيت عنه قلت « لا تَنْطُلَقْ» . فهذا وجه الاشتقاق في الأسماء والأفعال . فأما « الأمر » فكل فعل كان يأتي مستقبله متحركا فإنك تُسقط علامة الاستقبال منه وتُقُرُّ الباقي على بنائه ، فيكون أمراً ، مثل دَخْرج يدحرج ، الأمر منه « دَخْر جْ » . وما كان ثانى مستقبله ساكناً فلست تصل إلى النطق به مبتدئاً فلابد من أن تُدخل الهمزة لتتوصل بها إلى النطق ، وتسمى ألفاً على الجاز لا على الحقيقة ، لأن الألف لا تكون إلا ساكنة . فماكان في الرباعي فهي ألف قطع ، مثل أخرج يخرج ، فتكون في الأمر «أُخْرِجْ» ، وهذه الألف مفتوحة على كل

<sup>(</sup>١) في الأصل : « تعالل » بغك الإدغام .

حال . وما كان من ذلك في الثلاثي فهو ألف وصل ، وحركتها فيا كان ثالثه مضهوماً في المستقبل بالضم ، نحو قولك في يخرج « أُخْرُحُ » . وفيا كان ثالث مستقبله مفتوحا أو مكسوراً بالكسر نحو قولك في يضرب « إضرب » وفي نفع ينفع « إنفع » . وليس يجيء فعَلَ يَفْعَلُ إلا فيا كان موضع عين الفعل فيه أو لامه أحد حروف الحلق (١) ، فأما ما ليس فيه في هذين الموضعين حرف من حروف الحلق فإنما يجيء على يَفْعِل بالكسر و يَفْعُل بالفم إلا أحرفا جئن نوادر ؛ منها أبي يأبي ورَكن بَر كن و قلي و يفيل بالكسر يُقْلَى وغشي الليل يَغْشَى إذا أظلم . والمعتل من الأفعال ما كان في موضع العين أو الفاء أو اللام حرف من حروف المدواللين ، وهي : الألف ، واليا ، والوا و . ولها أحكام في التصريف إن أردنا أن نستوعبها طال بها الكتاب ، والوا و . ولها أحكام في التصريف إن أردنا أن نستوعبها طال بها الكتاب ،

#### باب فيه ما اعتلت فاؤه

<sup>(</sup>١) وهي ستة : الهمزة والحاء والحاء والعين والنين والهاء .

# باب فيه ما أُعلَّت عينه

كل واو تكون عينا للغمل الذي على فَمَل فإنها تجعل في الماضي ألفاً لفتحة ما قبلها، وتسكن في المستقبل وتصح، يحو قال يقول وعال يعول. وكذلك الياء إذا وقعت هذا الموقع، نحو باع يبيع وكال يكيل، وتسقط الواو في المغمول، نحو مَعُول ومَكيل، والأصل مكيول ومقوول. وكل واو وباء تحركتا بأى حركة كانت وقبلهما فتحة، فإنهما تقلبان ألفاً نحو طاًل ونام. وإذا اجنعت الياء والواو وسبقت الأولى منهما بالسكون قلبت الواو ياء وأدغمت في الأولى. فما سبقت الياء الواؤ فيه قولم سيّد، وأصله سيّود. ومما سبقت فيه الواؤ الياء قولم لويته كيّا، وأصله لواياً وكل واو أوياء وقعت (١) بعد ألف زائدة جاز أن تبدل همزة ، نحو قائم وهائم . وكل واو انضمت وهي أول الفعل فهمزها جائز، نحو أقبّت ووُقتت ، وأجّلت (٢) وكل واو انكسرت في أول الحرف فهمزها جائز، نحو وشاح (١) وإشاح ووكاف وإكاف (١)

## ىاب ما أُعلَّت لامه

كل واو وياء فى آخر الفعل سكنتا وانضم ما قبل الواو وانكسر ماقبل الياء صحّتا ، نحو نعدو ونمضى . و إن كانت فى الأسماء وانكسر ما قبلها أسكنت فى الرفع والخفض وفتحت فى النصب ، نحو قاض ورأيت قاضياً .

<sup>(</sup>١) وفي الأصل : وقعتا .

<sup>(</sup>٢) يلاحظ أن و أجلت ، من الأجل لا من الوجل .

<sup>(</sup>٣) أديم عريض يرصع بالجوهم تنشره المرأة بين عاتفها وكشعيها .

<sup>(</sup>٤) إكاف الحار ووكَّافه بردْعته .

فاذا أضيف ذلك أو دخلته الألف واللام صحتًا . وكل واو في آخر الفعل [٣٣ م] قبلها ضمة أو ياء قبلها كسرة ، فإنهما تسكنان في الرفع ، وتفتحان في النصب ، وتحدد فان في الحرم ، محو زيد يغرو ولم يغز ولن يغزو . و إن كانت في آخره ألف ساكنة أقرّت على سكونها في الرفع والنصب وحذفت فی الجزم ، نحو یسمی و بخشی ، ولن یسمی ، ولم یسم .

#### باب فيه التشبيه

وأما التشبيه فهو من أشرف كلام العرب وفيه تكون الفطنة والبراعة عندهم . وكلا كان الشبِّه منهم في تشبيهه ألطف ، كان بالشعر أعرف ؛ وكلاكان بالمعنى أسبق ، كان بالحذق أليق .

والتشبيه ينقسم قسمين: تشبيه للأشياء في ظواهرها وأنوانها وأقدارها كَمَا شَبُّهُوا اللَّونَ بِالْحَمْرِ ، والقدُّ بالغصن ، وكما شبَّه الله النساء في رقة ألوانهن بالياقوت ، وفى نقاء أبشارهن بالبَيْض . قال تعالى : «كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَكْنُونُ (١) » . وكما قال الشاعر :

لكَ اليوم من بين الوحوش صديقٌ خلا أن عظم الساق منك دقيقُ

على قمة الرأس ابن ماه (١) مُحَلِّقُ

كَأَنَّ بَيْضَ نَسَامٍ في ملاحفها إذا اجتلاهن قيظٌ ليله وَمِدُ (٢) وقال آخر:

> أيا شــبهَ لبلَى لا تُراعِي فإنني فعيناكِ عيناها وجيدُكِ جيدُها وقال آخر:

وردتُ اعتسافاً والنُّرَيَّا<sup>(٢)</sup> كانها

<sup>(</sup>١) سورة المبانات. (۲) شدید الحر.
 (۳) کموعة نجوم متفاریة ضيقة المحل على شكل العنفود . (٤) ابن ماه : كل ما لازم للماء من العلير .

ومنه تشبیه فی المانی، کتشبیههم الشجاع بالأسد، والجواد بالبحر، والحسن الوجه بالبدر، وكما شبّه الله أعمال الكافرين فی تلاشيها مع ظنّهم أنها حاصلة لهم بالسراب الذی إذا دخله الظمآن الذی قد وعد نفسه به لم يجده شيئاً. وكما شبّه من لا ينتفع بالموعظة بالأسم الذی لا يسمع ما يخاطَب به . وشبّه من ضل عن طريق الهدی بالأعمی الذی لا يبصر ما بين يديه . و من هذا النوع من التشبيه (۱) قول الشاعر :

فَإِنَّكَ كَاللِيلِ الذي هو مُدركي و إِن خِلتُ أَن المنتأى عنك واسعُ [٣٣] وقول<sup>(٢٢)</sup> الآخر:

هو البحر من أى النواحى أتيتَه فلُجِّتُمه المعروفُ والجودُ ساحلُه وهذا كثير في القول وفي القرآن والشعر، وما ذكرنا منه دليل على ما تركنا إن شاء الله .

#### باب من اللحن

وأما اللحن فهو التعريض بالشيء من غير تصريح ، أو الكناية عنه بغيره ، كما قال الله عن وجل : « وَلَوْ نَشَاء لَأَرَيْنَا كَهُمْ فَلَعَرَ فَتَهُمْ بِسِياهُمْ وَلِيَعَرُ فَنَهُمْ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ» (٢). والعرب تفعل ذلك لوجوه ، وهي تستمعله في أوقات ومواطن . فمن ذلك ما استعملوه للتعظيم ، أو للتخفيف ، أو للاستحياء ، أو البُقيا ، أو للإنصاف ، أو للاحتراس . فأما ما يستعمل من التعريض للإعظام فهو أن يريد مريد تعريف مَنْ فوقه قبيحاً إن فعله ،

<sup>(</sup>١) وفي الأصل: هذا النوع من التشبيه قال الشاعر.

 <sup>(</sup>٢) وفي الأصل: وقال. (٣) سورة محد.

فيعرُّض له بذكر ذلك من فعل غيره و يقبِّح له ما ظهر منه ، فيكون قد قبَّح له ما أتاه من غير أن يواجهه به ؛ وفى ذلك يقول :

أَلَارُبَّ مَنْ أَطنبتُ في ذمّ غيره لديه على فعل أتاه على عمد ليعلم عند الفكر في ذاك أنما نصيحته فما خطبتُ به قصدي وأما التعريض للتخفيف فهو أن تكون لك إلى رجل حاجة فتجيئه مسلَّما ولا تذكر حاجتك، فيكون ذلك اقتضاءً له وتعريضاً بمرادك منه؛ وفى ذلك يقول :

أروحُ لتسليم عليك وأغتدِى وحسبُك بالتسايم منَّى تَقَاضيَا وأما التعريض للاستحياء فكالكناية عن الحاجة بالنجو والعَذِرة ، والنجو: المكان المرتفع والعذرات: الأفنية، و بالغائط وهو الموضع الواسع، فكني عن الحاجة بالمواضع التي تقصد لوضعها فيها . وكما كني عن الجماع [٢٣م] بالسر، وعن الذكر بالفَرْج، و إنما الفرج ما بين الرجاين. وكما تقول لمن كذب : ليس هذا كما تقول .

وأما التعريض للبُقيا فمثل تعريض الله عز وجل بأوصاف المنافقين و إمساكه عن تسميتهم إبقاء عليهم وتألُّفًا لهم ؛ ومثل تعريض الشعراء بالديار والمياه والجبال والأشجار بقيًّا على ألاَّ فهم وصيانة ۖ لأسرارهم وكماناً لذكرهم . ومنه قول الشاعر :

حنينى إلى أفيا'كن طويلُ أيا أَثَلَات القاع من بطن تُو ضح ومنه قول الآخر:

أُلَايا سَيَالاتِ(١) الرحائل باللَّوَى عليكن من بين السَّيالِ ســـــلامُ

<sup>(</sup>١) واحدتها سيالة كسعابة ماطال من السُّمَر ، والسمر واحدتهما مُمَّرُه شجر صغار الورق قصار الشوك جيد الخشب . والسمر مما ينبت بجزيرة العرب .

وهذا باب تكثر فيه الشواهد من الشعر وغيره . وقد صرّح بعض الشعراء عن المراد به فقال :

أدورُ ولولا أن أرى أمَّ جعفر بأبياتكم مادرتُ حيث أدور وأما التعريض للإنصاف فكقول الله عز وجل: « وَإِنَّا أَوْ إِيَّا كُمْ لَعْلَى هُدَّى أَوْ فِي ضَلَالِ مُبِينِ » (١) . ومنه قول حسان بن ثابت في مناضلته بعض من هجا رسول الله عليه السلام:

أتهجوه ولست له بكف فضر كا خيركا الفداء وأما التعريض للاحتراس ، فهو ترك مواجهة السفهاء والأنذال بما يكرهون و إن كانوا لذلك مستحقين ، خوفاً من بوادرهم وتسر عهم ، وإدخال ذلك عليهم بالتعريض والكلام اللين . وفى ذلك يقول الله عز وجل : « وَلَا تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ فَيَسُبُّوا الله عَدْوًا بغَيْرِ عِلْم " " . وقال لموسى وهارون فى فرعون : « فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَيْنًا لَعَلَام اللهُ عَدْوًا لَعَلَام اللهُ عَدْوًا اللهُ عَدْوًا اللهُ عَدْوًا اللهُ عَدْوًا اللهُ عَدْوًا لَهُ اللهُ اللهُ عَدْوًا لَهُ اللهُ الل

#### باب فيه الرمز

وأما الرمن فهو ما أُخنى من الكلام . وأصله الصوت الخنى الذى لا يكاد يفهم ، وهو الذى عناه الله عز وجل بقوله : « قَالَ رَبِّ ٱجْمَلُ لِى الله عز وجل بقوله : « قَالَ رَبِّ ٱجْمَلُ لِى الله عَنْ الله

<sup>(</sup>١) سورة سبأ . (٢) سورة الأنعام .

 <sup>(</sup>٣) سورة طه . (٤) سورة آل عمران .

به إلى بعضهم ؛ فيجمل للكلمة أو الحرف اسماً من أسماء الطير أو الوحش أو سائر الأجناس أو حرفاً من حروف المعجم ، ويطلع على ذلك الموضع من يريد إفهامه ، فيكون ذلك قولا مفهوماً بينهما مرموزاً عن غيرها . وقد أنى فى كتب المتقدمين من الحكاء والمتغلسفين من الرموز شيء كثير ، وكان أشدّهم استمالا للرمن أفلاطون . وفي القرآن من الرموز أشياء عظيمة القدر جليلة الخطر ، وقد تضمّنت علم ما يكون في هذا الدين من الملوك والمالك والفتن والجاعات ومُدَد كل صنف منهـا وانقضائه ، ورمزت بحروف المعجم و بغيرها من الأقسام كالتين والزيتون ، والفجر ، والعاديات ، والعصر ، والشمس ، واطَّلع على علمها الأَثْمَة المستودعون علم القرآن . ولذلك قال أمير المؤمنين رضي الله عنه : « ما من مائة تخرج إلى يوم القيامة إلا وأنا أعلم قائدها وناعقها وأين مستقرُّها من جنة أو نار » . ورُوى عن ابن عباس رضى الله عنه أنه سئل عن الم ، وحم ، وطسم ، وغير ذلك بمـا فى القرآن من هذه الحروف فقال : « ما أنزل الله كتابًا إلا وفيه سرٌّ ، وهذه أسرار القرآن ». وهي حروف الجُمِّل ، ومنها كان على يعلم حساب الفتن . فهذه الرموز هي أسرار آل محمد ، ومن استنبطها من ذوى الأمر وقف عليها فعلم جليل ما أودعهم الله إياه من الحكمة . وقد ذكرنا بما تأدَّى إلينا من تفسير ذلك في كتابنا الذي لقبناه ( بأسرار القرآن ) ما أغنى عن إعادته ها هنا . فإن رغبت في النظر فيه فاطلبه تذف عليه إن شاء الله<sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>١) يلاحظ الفرق الجوهرى بين الرمز الذي كان أفلاطون يلجأ إليه في عرض مبادئه وآرائه والرمز الذي يقولاللؤلف بوجوده في الفرآن . والؤلف هنا لا شك يجرى على نهيج الشيعة في الانخراق في تأويل الكتاب والسنة والتحرر من قيود اللغة والاصطلاح .

#### باب من الوحي

وأما الوحى فا نه الإبانة عما فى النفس بغير المشافهة على أى معنى وقعت : من إيماء ، ورسالة ، وإشارة ، ومكاتبة ـ ولذلك قال الله عن وجل : «وَمَا كَانَ لِبَشَر أَنْ يُكَلِّمُهُ ٱللهُ إِلّا وَحْيًا (١) . .

وهو على وجوه كثيرة ؛ فمنه «الإشارة» كما قال الله عز وجل : «فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إَلَيْهِمْ أَنْ سَبِعُوا بُكْرَةً وَعَشِيًّا (٢). » ومنه «الوحى المسموع من الملك » ، كقول الله عز وجل : « إِنْ هُوَ إِلّا وَحْنَ يُوحَى عَلْمَهُ شَدِيدُ ٱلْقُوكَى (٢) . » ومنه «الوحى في المنام » ، وهو الرؤيا الصحيحة ، كا قال الله تعالى : « وَأُو حَيْناً إِلَى المنام » أَنْ أَرْضِعِيهِ (١) . » ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « الرؤيا الصالحة جز من ستة وأر بعين جزءاً من النبوة » ، ومنه «الإلهام » ، كا قال الله عز وجهه : « وَأُو حَيْ رَبُكَ إِلَى النَّعْلِ أَن النَّهُ عَلَى مِن ٱلْمُعَلِمُ أَن أَرْضَعِيهِ (١) ، » أَى أَلْمُها . ومنه «الـكتاب » ، يقال منه وحيت الكتاب » ، يقال الشاعى :

ماهيّج الشوق من أطلال دارسة أضعت خلاء كوحى خطّه الواحى و يقال منه : وحيت أحى ، كما يقال : وفيت أفى . ومن الوحى « الإِشارة باليد » و « الغمز بالحاجب » و « الإِيماض بالعين » ، كما قال الشاعر :

 <sup>(</sup>۱) سورة الشورى . (۲) سورة مرم .

<sup>(</sup>٣) سورة النجم.(٤) سورة القصص.

<sup>(</sup>٥) سورة النحل.

[ 40]

مخافةً واش حاضرٍ ورقيبِ

إشارة محزون ولم تتكلم وأهلاً وسهلاً بالحبيب المسلّم

أنابيبُ دُرِّ قُمِّت (١) بعقيقِ مكان شقيق

وتوحى إليه باللّحاظ سلامَها وقال آخر:

أشارت بطرف العين خيفة أهلها فأيقنتُ أنَّ الطرفَ قد قال مرحباً وقال آخر:

أشارت بأطراف كائن بنانَها وقالت كلاكَ الله في كلّ مشهدٍ

#### باب من الاستعارة

وأما الاستعارة فإبما احتيج إليها في كلام العرب لأن ألفاظهم أكثر من معانيهم ، وليس هذا في لسان غير لسانهم ؛ فهم يعبر ون عن المعنى الواحد بعبارات كثيرة ربما كانت مفردة له وربما كانت مشتركة بينه وبين غيره ؛ وربما استعاروا بعض ذلك في موضع بعض على التوسع والحجاز ، فيقولون إذا سأل الرجل الرجل شيئاً فبخل به عليه : « لقد بخله فلان » ، وهو لم يسأله ليبخل و إنما سأله ليعطيه ؛ لكن البخل لما ظهر منه عند مسئلته إياه جاز في توسعهم ومجاز قولهم أن 'ينسب ذلك إليه ، ومنه قول الشاعر :

#### \* فللموت ما تبلد الوالدة \*

والوالدة إنما تطلب الولد ليعيش لا ليموت ، لكن لما كان مصيره إلى الموت جاز أن يقال: للموت ولدته . ومثله في القرآن: « وَ إِذَا قَرَ أُتَ

<sup>(</sup>١) أى جمل لها قمع بالفتح والكسر وهو ما التزق بأسفل التمرة ونحوها . والمراد أن هذه البنان اللطاف قد لونت أطرافها بصبغ أحمر من حناء أو ما شاكاها .

ٱلْقُرْآنَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا . وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَنْ يَفَقَهُوهُ وَفِي آذَانِهِمْ وَقُرًّا » (١) ؛ وذلك أنهم كانوا عند تلاوة القرآن قد حجبوا قلوبهم عن تفهمه وصدفوا بأسماعهم عن تدبُّره ، فجاز أن يقال على المجاز والاستعارة : إن الذي تلا ذلك عليهم جعلهم كذلك . والدليل على ما قلناه وأن حقيقة الأمر أنهم هم الفاعلون لذلك دون غيرهم ، قول الله عن وجل في موضع آخر : « وَإِنِّي كُلُّمَا دَعَو ثُهُمْ لِتَغَفِّرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ وَأَسْتَغْشَو ْا ثِبَابَهُمْ وَأَصَرُوا وَأَسْتَكْبَرُوا أَسْتِكْبَارًا »(٢) . ومشل الأول قوله : « وَلاَ تُطْعِ مَنْ أَغْفَلْناً قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِناً — الآية » (٢) ، لما غفل عن الذكر كان بمنزلة من بخل عند المسئلة ، فجاز أن يقال للذي أذكره قد أغفله وقد أغفل قلبه ، كما جاز أن يقال للذى سأل ذلك فبخــل عليه قد بَخَله . ومن الاستعارة ما قدمناه من إنطاق الربع وكل ما لا ينطق إذا ظهر من حاله ما يشاكل النطق . ومما جاء من هذا النوع في القرآن قوله : « يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ أَمْتَلَأَتِ وَتَقُولُ هَلْ مِنْ مَزِيدٍ » (1) . لما جاز أن تحتمل منهداً من الكافرين حسن أن يقال: قالت وهل من من يد . وكذلك قوله : « ثُمَّ ٱسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِيلاًرْضِ أَنْتِياً طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِمِينَ »(٥) ، وذلك لما كانتا عن إرادته من غير استصعاب عليه ولا عصيان له ، جاز أن يقال إنهما قالتا أتينا طائعين . وكذلك قوله : « فَوَجَدَا فِيهِاَ جِدَارًا يُر يَدُ أَنْ

[ 40]

<sup>(</sup>۲) سورة نوح. واستغشوا

<sup>(</sup>٣) سورة الكُهف.

<sup>(</sup>٥) سورة فصلت.

 <sup>(</sup>١) سورة الإسراء . والوقر ثقل السم .
 تبابهم تغطوا بها كراهة النظر إليه .

<sup>(</sup>٤) سورة ق .

بِنَّهُ صَّ فَأَقَامَهُ » (١) ؛ لما كانت الإرادة من أسباب الفعل وكان وقوع الفعل يتلوها ، جاز لما قد كان أن يقع وقرب وقوعه أن يقال أراد أن يقع . ومثل ذلك قول الشاعر :

#### امتلاً الحوضُ وقال قَطْنِي

أى لما لم تكن فيه سعة لغير ما قد وقع فيه من الماء ، جاز على الاستعارة أن يقال : قد قال حسبي ، وهذا شائع في اللغة كثير .

#### باب فه الأمثال<sup>(٣)</sup>

فأما الحكاء والأدباء فلا أكان يضربون الأمثال ، ويبيّنون الناس تصرف الأحوال ، بالنظائر والأشباء والأشكال ؛ ويرون هذا النوع من القول أنجح مطلباً ، وأقرب مذهباً ، ولذلك قال الله عن وجل : « وَلقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هٰذَا الْقُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ » (\*) . وقال : « وَمَكَنْتُمْ فِي مَسَاكِنِ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ وَتَبَيَّنَ لَكُمْ كُوْفَ فَعَلْنَا بِهِمْ وَضَرَبْنَا لَكُمُ الأَمْثَالَ » (\*) .

و إنما فعلت العلماء ذلك لأن الخبر فى نفسه إذا كان ممكناً فهو يحتاج إلى ما يدل عليه وعلى صحته ، والمثل مقرون بالحجة . ألا ترى أن الله عن وجل لو قال لعباده : إنى لا أشرك أحداً من خلائقي فى ملكى لكان

<sup>(</sup>١) سورة الكهف.

<sup>(</sup>٢) جمع مثل وقد عرفوه بأنه قول سائر يشبه به حال الثانى بالأول ، فمواعيد عرقوب مثلا علم لكل ما لا يصح من المواعيد .

<sup>(</sup>٣) في الأصل : ﴿ فَلَمْ ﴾ .

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء . (٥) سورة إبراهم .

ذلك قولا محتاجا إلى أن يَذُلُّ على العلة فيــه ووجه الحـكمة في استعاله ؛ فلما قال : « ضَرَبَ لَـكُمْ مَثَلًا مِنْ أَنْفُسِكُمْ هَلْ لَـكُمْ فِمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ شُرَكَاءً فِيهَا رَزَقَنَاكُمْ فَأَنْتُمُ فِيهِ سَوَاءٍ تَخَافُونَهُمْ كَخيفَتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ " (١) ، كانت الحجة من تعارفهم مقرونة بما أراد أن يخبرهم به أنه لا شريك له في ملكه من خلقه ؛ لأنهم عالمون [أنهم (٢)] [ 42] لا يقرون أحداً من عبيدهم على أن يكون فيها ملكوه مثلهم ، بل يأنفون من ذلك و يدفعونه ، فإن الله عن وجل أولى بأن يتعالى عن ذلك . فلذلك جعلت القدماء أكثر آدابها وما دونته من علومها بالأمثال والقصص عن الأم ونطقت ببعضه على ألسن الوحش والطير (٢٠). و إنما أرادوا بذلك أن يجعلوا الأخبار مقرونةً بذكر عواقبها ، والمقدّماتِ مضمومةً إلى نتأنجها ، وتصريف القول فيها ، حتى يتبين لسامعه ما آلت إليه أحوال أهلها عند لزومهم الآداب أو تضييعهم إياها . ولهذا بعينه قص الله علينا أقاصيص من تقدّمنا من عصاه وآثر هواه فخسر دینه ودنیاه ؛ ومن اتبع رضاه فعل الخير والحسني عقباه وصير الجنــة مثواه ومأواه ؛ وقال في مثل ذلك : « وَلَقَدْ وَصَّلْنَا لَهُمُ ٱلْقُولَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكُّرُونَ »( \* ) .

### باب مر\_ اللغز

وأمَّا اللغز فإنه من ألغز اليربوعُ ولَغز إذا حفر لنفسه مستقياً ثم أخذ يَمنْهُ ويَسْرةُ ليُعمى بذلك على طالبه . وهو قول استعمل فيه اللفظ

<sup>(</sup>١) سورة الروم . (٢) زيادة يقتضيها السياق .

 <sup>(</sup>٣) كَا فَى كَابُ كَايلة ودمنة مثلا.
 (٤) سورة التصم .

المتشابه طلباً للمعاياة والحجاجاة . والفائدة فى ذلك فى العلوم الدنيوية رياضة الفكر فى تصحيح المعانى ، وإخراجها على المناقضة والفساد إلى معنى الصواب والحق ، وقدح الفطنة فى ذلك واستنجاد الرأى فى استخراجه (١) . وذلك مثل قول الشاعر :

رُبُّ ثورٍ رأيتُ فى جُحرِ عَلِى ونهارٍ فى ليسلةٍ ظلما، والثور ها هنا: القطعة من الأقطِ (٢)، والنهارُ : فرخ الحُبَارى (٣). فإذا استُخرج هذا صحّ المعنى ، وإذا تحمل على ظاهره كان محالاً . وكذلك قال الشاعر:

فأصبحت والليل لى ملبس وأصبحت الأرض بحراً طَتى المسبحة على الصبحة التابى القول وفسد والفائدة في استمال ذلك في الدين المراحة التي ذكرناها وقلنا إن للإنسان استمالها عند التقيّة حتى يخرج بها الكلام عن الكذب باشتراك الاسم ومن هذه الأسماء المشتركة : المجنون الذي به الخبّل ، والمجنون الذي قد جَنّه الليل والنبيذ الذي يشرب ، والنبيذ الصبي المنبوذ ، والعلي الموس الشديد . والجرح المصدر من الجراح ، والمجرح الكسب والطعن بالرمح ، والطعن في العرض . والبطن ضد الظهر ، والبطن من العرب والفخذ العضو ، والفخذ من القبيلة . والبعل الزوج ، والبعل النخل الذي يشرب ماء الساء . واليد الجارحة ، واليد المادرة . وأشباه هذا كثير . وقد جمعه أهل اللغة . ومن

<sup>(</sup>١) في الأصل : « واستيجاد الرأى وفي استخراجه »

<sup>(</sup>٢) الأقط شيء مثل الجبن يتخذ من اللبن المخبض. والقطمة منه أقطة .

 <sup>(</sup>٣) الحبارى طائر طویل العنق رمادی اللون فی متقاره بعض طول . قال الدمیری :
 و أهل مصر یسمون الحباری \* الحبرج » وفرخ الحباری ولده .

جوِده وجمع أكثره ابن دُرَيد (١) في كتاب (الملاحن) . فإن أردته فاطلبه فيه إن شاء الله .

#### باب من الحذف

وأما الحدف فإن العرب تستعمله للإيجاز والاختصار والا كتفاء بيسير القول إذا كان المخاطب على بمرادها فيه؛ وذلك كقوله عن وجل: «وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتقُوا مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمُ لَمَا كُمُ تُرُ مَمُونَ » (٢) وإذا وسكت عن تمام الكلام لعلم المخاطب به فكان تقدير ذلك : ( وإذا قيل لهم أثقوا ما بين أيديكم وما خلفكم استكبروا وتمادوا وعتوا ) . وكذلك قوله : « وَلَوْ لا فَضْلُ الله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ الله تَوَالِنُ الله عَلِيمَ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ الله تَوَالِنُ الله عَلِيمَ مِا بعده لعلم المخاطب به ؛ فكان تقديره «ولولا فضل الله عليكم ورحمته لعذبكم بما فعلتم » . ومن ذلك قول الشاعر (٤) : أتانا رسوله سواك ، ولكن لم نجدلك مدفعا أراد لدفعناه ولكن لم نجدلك مدفعا أراد لدفعناه ولكن لم نجد لك مدفعا . فحذف اكتفاء بعلم المخاطب بما [ ٢٧ ] أراد ومثله قوله (٢) :

فلما أجزنا ساحة الحتى وانتحى بنا بطن حِقْف ذى قفاف (٢)عقنقلِ وهذا كثير فى كلام العرب؛ وإذا مرّ بك عرفته إن شاء الله .

<sup>(</sup>١) هو أبو بكر عد بن الحسن بن دريد البصرى الأزدى . ولد عام ٢٢٥ و توفى عام ٣٢١ هـ ؛ وهو من أنمة اللغة والأدب . وقد طبع كتاب الملاحن حديثاً بمصر . (٢) سورة يس . (٣) سورة النور . (٤) بإزاء هذا اللفظ في الأصل : هو امرؤ النيس . (٥) أي أستحلفك بجدك نو شخص الح .

 <sup>(</sup>٦) اإزاء ذلك في الأصل : «هو امرؤ القيس» (٧) بهامش الأصل :
 « ركام » بدل « قفاف » وكتب فوقه : «معا » . يشير إلى أن فيه الروايتين .
 والعقنقل الكثيب .

#### باب من الصرف

وأما الصرف فإنهم يصرفون القول من المخاطب إلى الغائب، ومن الواحد إلى الجاعة ؛ كقوله عن وجل : (حَقَّى إِذَا كُنْتُمُ فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ الواحد إلى الجاعة ؛ كقوله عن وجل : (حَقَّى إِذَا كُنْتُمُ فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِرِيحِ طَيَبَةً » (١) . وكقول الشاعر :

وتلك التي لاوصلَ إِلَّا وصالُمًا ولا صُرْمَ إِلاَّ ما صَرَمَتِ يَضِيرُ وقال آخر:

يا لهفَ نفسي كان جدّة خاله ﴿ و بياضُ وجهك للترابِ الأعفر (٢)

#### ماب من الميالغة

وأما المبالغة ، فمن شأن العرب أن تبالغ فى الوصف والذم ، كما من شأنها أن تختصر وتوجز ، وذلك لتوسعها فى الكلام واقتدارها عليــه ؛ ولكل من ذلك موضع يستعمل [فيه] (٢٠). وسيمر بك فى مواضعه إذا صرنا إلى ذكره إن شاء الله .

والمبالغة تنقسم قسمين ، أحدها في اللفظ ، والآخر في المعنى . فأما المبالغة في اللفظ فتجرى مجرى التأكيد ، كقولنا : «رأيت زيدا نفسه » و « هـ ذا هو الحق بعينه » فتوكد زيداً بالنفس ، والحق بالعين ، و إن كان قولك : « هذا زيد » و « هذا هو الحق » ، قد أغنياك ( ) عن ذكر النفس والعين ، ولكن ذلك مبالغة في البيان . ومنه قول الشاعر :

 <sup>(</sup>١) سورة يونس . (٢) الأعفر من الظباء الأبيض ليس بالشديد البياض .

<sup>(</sup>٣) زيادة يغتضيها السياق .

 <sup>(</sup>٤) يلاحظ أن « أغنياك» مسند إلى « قولك » وهو مفرد، رثن باعتبار المقوله.

ألاً حَبّذا هندُ وأرضُ بها هندُ وهندأ في من دونها النأئ والبعدُ وأما المبالغة في المعنى فإخراج القول على أبلغ غايات معانيه ، كقوله عن وجل: [٢٧] « وَقَالَتِ اللّهِ وَدُ يَدُ اللهِ مَغْدُولَةٌ » (١) ، و إنمنا قالوا: إنه قد قَتْر علينا ؛ فبالغ الله عز وجل في تقبيح قولهم فأخرجه على غايات الذم لهم . ومن المبالغة في المعنى قول الشاعر:

وفيهن ملهى لِلطيف ومنظر أنيق لعين الناظر المتوسم فلم يرض أن يكون فيهن ملهى و إن كان ذلك مدحا لهن حتى قال «للطيف » ، لأن اللطيف لا يلهو إلا بفائق ؛ وقال : « ومنظر أنيق » ، وهذا فى الوصف مجرى ، فلم يكتف به حتى قال : « لعين الناظر المتوسم » لأن الناظر إذا كرر نظره وتوسم تبينت له العيوب عند توسمه وتكراره نظره ؛ ولذلك قال الشاعر :

يزيدك وجهُهُ حسناً إذا ما زدته نظرا ومن هذا المعنى قول الشاعر أيضاً:

فلمًّا صرَّح الشرِّ فأمسى وهو عُرْيان مَشَينا مشية الليث غدا والليث غضبانُ

فلم يرض بتصريح الشرحتى عَرَّاه من كل ما يستره ؛ ولم يرض بمشية (٢) الليث حتى جعله غضبان . وأشباه هذا كثير في القرآن .

 <sup>(</sup>١) سورة المائدة . (٢) ق الأصل : ٤ عديته حتى جعله . . . .

### باب فيه القطع والعطف

<sup>(</sup>۱) سورة النساء . (۲) سورة المائدة . الميتة ما فارقه الروح من غير تذكية ، أى من غير ذبح شرعى . والدم أى الدم المسفوح ؟ وكان أهل الجاهلية يصبونه فى الأمعاء ويشوونه . وما أهل لغير الله به أى ما رفع الصوت لغير الله به عند ذبحه . والمنخنقة التي ماتت بالخنق . والموقوذة المضروبة بنحو خشب أو حجر حتى تموت . والمتزدية التي تردت من علو أو في بئر فائت . والنطيحة التي نطحتها أخرى فساتت . وما أكل السبع أى ما أكل منه السبع فات . إلا ما ذكيتم إلا ما أدركم ذكاته وفيه حياة من ذلك . والنصب واحد الأنصاب وهي الأصنام أو حجارة منصوبة حول البيت يذبحون عليها ويعدن ذلك قربة . وأن يستقسموا بالأزلام أى وحرم عليكم الاستقسام بالأقداح ، وذلك أنهم كانوا إذا قصدوا فعلا ضربوا ثلاثة أقداح مكتوب على أحدها بالأقداح ، وذلك أنهم كانوا إذا قصدوا فعلا ضربوا ثلاثة أقداح مكتوب على أحدها فلك ، وإن خرج الناهي تجنبوه ، وإن خرج النقل أحالوها ثانياً . فعني الاستقسام طلب معرفة ما قسم لهم بالأزلام ، وقبل هو استقسام الجزور بالأقداح على الأنصسباء طلب معرفة ما قسم لهم بالأزلام ، وقبل هو استقسام الجزور بالأقداح على الأنصسباء المهاومة ، والأزلام ، وقبل هو استقسام الجزور بالأقداح على الأنصسباء المهاومة . والأزلام جم زلم مجمل .

مُتَجَانِفِ لِإِثْمَ فَإِنَّ اللهَ عَفُورٌ رَحِمٍ " " . ومثل ذلك ما حكاه عن القان في وصيته لابنه إذ قال له : « يَا بُنِيَّ لاَ تُشْرِكُ بِاللهِ إِنَّ الشَّرِكَ لَظُمْ " عَظِيمٍ " " . ثم قطع وأخذ في فن آخر فقال : « وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنْسَانَ بِوَالدَيْهِ عَظِيمٍ " » ألى قوله : « فَأُ نَبِئَ كُمْ عَمَا كُنْتُمُ مَعَالَكُ اللهُ فَعَالَ : « فَأُ نَبِئَكُمُ " عِمَا كُنْتُمُ مَعَالَكُ اللهُ وَلَهِ فِي وصيةِ لقان فقال : « يَا نَبَيَّ مَعَالَمُ القول الأولِ فِي وصيةِ لقان فقال : « يَا نَبَيَّ اللهُ وَالدَيْهِ إِنْ اللهُ وَلَ فِي وصيةِ لقان فقال : « يَا نَبَيَّ اللهُ وَالدَيْ فَي السَّمُواتِ إِنَّ اللهُ وَلَى قَلْ وَهُ فِي السَّمُواتِ " إِنْ اللهُ وَلَا فِي وَصِيةٍ لقيانَ فقالَ : « يَا نَبَيْ السَّمُواتِ إِنَّ اللهُ وَلَى اللهُ وَلَا فَي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّمُواتِ إِنَّ اللهُ وَلِي اللهُ وَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ اللهُ إِنْ اللهُ لَوْلَ فِي السَّمُواتِ اللهُ وَلِي اللهُ اللهُ اللهُ إِنْ اللهُ لَا اللهُ اللهُ اللهُ إِنْ اللهُ لَا اللهُ اللهِ اللهُ الل

## باب فيه التقديم والتأخير

وأما التقديم والتأخير فكقوله: «وَلوَّلاً كَلِمَة سَبَقَتْ مِنْ رَبّك لَكَانَ لِزَامًا وَأَجَلُ مُسَمَّى » (٢) ، أراد ولولا كَاة سبقت من ربك وأجل مسمى لكان لزاماً. وكقوله: «وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَالاَ يَمْلِكُ لَوْجُلُ مَسَمَّى اللهُمْ رِزْقًا مِنَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ شَيْئًا وَلاَ يَسْتَطِيعُونَ » (١) ، أراد ما لا يملك لهم رزقاً من السموات والأرض ولا يستطيعون شيئاً. وفيا ذكرنا دليل على ما لم نذكره إن شاء الله .

### باب من الاختراع

وأما الاختراع فهو ما اخترعت له العرب أسماء مما لم تكن تعرفه .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة . مخمعة ، مجاعة . غير متجانف لإثم أى غير منحرف إليه بأن يأكلها ثلاذاً أو متجاوزا حد الرخصة . (٢) سورة لفيان . (٣) سورة طه . (٤) سورة النحل .

فما سموه باسم من عندهم كتسميتهم الباب في المساحة باباً (١) ، والجريب جريباً (٢) ، والعشير عشيراً (١) . ومنه ما أعربته وكان أصل اسمه أعجميا كانقِسطاس المأخوذ من لسان الروم ، والشّطر على المأخوذة من لسان النوس أيضاً . وكل من استخرج المرس النوس أيضاً . وكل من استخرج علماً أو استنبط شيئاً وأراد أن يضع له اسماً من عنده و يواطئ عليه من يخرجه إليه ، فله أن يفعل ذلك . ومن هذا الجنس اخترع النحويون : اسم الحال ، والزمان ، والمصدر ، والتمييز ، والتبرية . واخترع الخليل (١٠٠٠ العروض ، فسمى بعض ذلك : الطويل ، وبعضه المديد ، و بعضه المزج ، وبعضه الرجز . وقد ذكر أرسطاطاليس ذلك وذكر أنه مطاق لكل أحد احتاج إلى تسمية شيء ليعرفه به أن يسميه عا شاء من الأسماء . وهذا الباب مما يشترك العرب وغيرهم فيه وليس مما ينفردون به .

# الباب تأليف العبارة

وأعلم أن سائر العبارة فى كلام العرب إما أن يكون منظوماً و إما أن. يكون منثوراً . والمنظوم هو الشعر ، والمنثور هو الكلام .

والشعر ينقسم أقساماً . منها : «القصيد» وهو أحسنها وأشبهها عذاهب الشعراء . ومنها «الرجز» وهو أخفها . والراجز : الساقى الذي.

<sup>(</sup>۱) و(۲) و(۳) الباب فى الحدود والحساب ونحوه الغاية . والجريب مقياس ومكيال . فهو باعتباره مقياسا ٣٦٠٠ ذراع مربعة أو ٢٤٠٠ متر مربع كما قدره. المستشرق هيوار فى كتابه عن قارس القديمة . والعشير بها من الجريب مطلقاً .

<sup>(</sup>٤) في الأصل بعد الفرس هنا : « أيضا » وهي بما يأياه السياق .

<sup>(</sup>٥) هو الحليل بن أحمد الفراهيدي واضع علم المروض وممد سيبويه بمنا ضمته. كتابه المصوور في النحو مات بالبصرة عام ١٧٠ه .

يسقى الماء. وكان الأصل في الأراجيز أن يرتجز بها الساق على دلوه إذا مدَّها ؛ ثم أُخذت الشعراء فيه ، فلحق بالقصيد . ومنها « المُسَمَّط» وهو أن يأني الشاعر بخمسة أبيات على قافية ثم يأتي ببيت على غير تلك القافية ، ثم يأتى بخمسة أبيات على قافية أخرى ، ثم يعود فيأتى ببيت على قافية البيت الأول ، وكذلك إلى آخر الشعر . ومنه « الدُرْدُ وج » وهو ما أتى على قافيتين إلى آخر القصيدة . وأكثر ما يأتى وزنه على وزن الرجز . وفي الشَّعر والنُّر جميماً تقع البلاغة والعيُّ والإيجاز والإسهاب ؛ إلا أن البلاغة والإيجاز إذا وقعا في الشعر والقول قضى للشاعر بالفَلَج(١). والعيّ والإسهاب إذا وقعا في الشمر والقول كان الشاعر أعذر ، وكان العذر عن المتكلم [ ٢٩ أَضِيقٍ . وذلك لأن الشـعر محصور بالوزن ، محصور بالقافية ، فالكلام يضيق على صاحبه . والنثر مطلق غير محصور فهو يتسع لقائله . فما تساوى القول والشعر فيه من هذا الفن فحكم للشاعر فيه بالفضل قول بعضهم فى بعض كتب الفتوح : « فكانت معاقله تعقله ، وما يُحرزه 'يبرزه » ، وقال الشاعر:

و إِن يَبْنِ حيطاناً عليه فإنما أولئك غُقالاتُه لا معاقلُه وقيل لبعضهم وقد أطال الوقوف في الشمس ، فقال : الظلَّ أريد ، قال الشاعر :

تقول سُلَيمى لو أقمت سررتنا ولم تدرِ أنى للمُقام أطوفُ وأشباه هذا كثير ، فأما عذرهم للشاعر فى التقصير واغتفارهم له العيوب ، فقد جو زوا له من قصر الممدود ، وحذف الحركة ، وتخفيف الهمز ، وصرف

١٦ الظفر والفوز .

ما لا ينصرف ، ما لم يجيزوه المتكلم . وأجازوا له أيضاً في الوزن استمال الزحاف (۱) والخرم (۲) ، وفي القافية الإكفاء (۱) ، والإقواء (۱) ، والسّناد (۱) والإيطاء (۱) ، والتضمين (۱) ، وكل ذلك عيوب (۱) ، وعلى من استعمل البديهة وقال الشعر على الهاجس (۱) والسجية أقل عيباً منها على من استعمل الروية والتفكير وكرر النظر والتدبّر . وقد ذكر الخليل وغيره من أوزان الشعر وقوافيه ما يُغنى من نظر فيه و يغنينا عن تكلّف شرح ذلك له ، الشعر وقوافيه ما يُغنى من نظر فيه و يغنينا عن تكلّف شرح ذلك له ، إذ كنا نرى أن تكلف ما قد فر غ منه عيب لا فائدة فيه ، إلا أنا فذكر علمة من ذكرها إن شاء الله .

[۲۹م

وقد ذكر الجاحظ كثيراً بما و صفت به ، وكل وصف منها يقصر عن الإحاطة وذكر الجاحظ كثيراً بما و صفت به ، وكل وصف منها يقصر عن الإحاطة بحدها . وحدها عندنا أنه القول المحيط بالمعنى القصود ، مع اختيار الكلام ، وحسن النظام ، وقصاحة اللسان . و إنما أضفنا إلى الإحاطة بالمعنى اختيار الكلام ، لأن العامى قد يحيط قوله بمعناه الذي يريده إلا أنه بكلام مرذول من كلام أمثاله ، فلا يكون موصوفاً بالبلاغة . وزدنا فصاحة اللسان ، لأن

<sup>(</sup>١ و ٣) الزهاف تغيير يلحق أسباب الأجزاء في حشو الببت ، كائن تصير فاعلن فعلن ، والحرم حذف أول الوتد المجموع من أول الببت فتصير فعولن عولن (فعلن) . (٣) و (٤) و (٩) و (٩) و (٧) الإكفاء أن يؤتى في البيتين من القصيدة بروى متجانس في المخرج لا في اللغظ نحو قارس وقارس ، والإقواء تحريك الحجرى بحركتين مختلفتين غير متباعدتين مثل الكسرة والضمة في قولك فوارس ومداس . والسناد عيب يلحق القافية لسكن قبل روبها مثل يتحمل ويتحامل ولا توصه ولا تعصه . والإيطاء إعادة اللفظة ذاتها بمعناها إلا أنهم أجازوا ذلك بعد سبعة أبيات . والتضمين تعاتى الفافية بالبت الذي يلها .

<sup>(</sup>٨) قوله « وكلّ ذلك عيوب » يشير إلى الإكفاء والإقواء الخ ، لا إلى الزحاف والخرم . (٩) الهاجس الخاطر .

الأعجمى واللحّان قد يبلغان مرادَها بقولها، فلا يكونان موصوفين بالبلاغة . وزدنا حسن النظام لأمه قد يتكلم الفصيح بالكلام الحسن الآتى على المعنى ولا يحسن ترتيب ألفاظه وتصيير كل واحدة منها مع مايشا كلها فلا يقع ذلك موقعه . فما أتى فى نهاية النظم قول أمير المؤمنين رضى الله عنه فى بعض خطبه: « أين من سعى واجتهد ، وجمع وعدد ، وزخرف ونجد ، و بنى وشيد ؟ » ، فأتبع كل حرف يما هو من جنسه وما يحسن معه نظمه . ولم يقل : أين من سعى ونجد ، وزخرف وشيد ، و بنى وعدد ؟ ولو قال ولم يقل : أين من سعى ونجد ، وزخرف وشيد ، و بنى وعدد ؟ ولو قال دلك لكان كلاماً مفهوماً ومن قائله مستقياً ، وكان مع ذلك فاسد النظم قبيح التأليف .

والشاعر من شَمَرَ يشعُر شعراً وهو شاعر ، والشعر المصدر . ونظيره الدكافل ؛ يقال : كفل يكفُل كَفْلاً وهو كافل ؛ ومنه سمّى ذوالكفل (۱) ذا الكفل . وإنما سمّى شاعراً لأنه يشعر من معانى القول وإصابة الوصف بما لا يشعر به غيره . وإذا كان إنما يستحق اسم الشاعر بماذكرنا فكل من كان خارجا عن هذا الوصف فليس بشاعر وإن أتى بكلام موزون مقتى . وقد كره قوم قول الشعر واصطناعه ؛ وإنما الشعر كلام موزون ؛ فما جاز في الكلام جاز فيه ، وما لم يجز في ذلك لم يجز فيه . [٣٠] وقد سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم الشعر واستنشده وأثاب عليه وأنشد في مسجده وعلى منبره وقال لحسان : «أهبح قركيشاً ومعك رُوحُ القدس » (٣٠). وقال : « إن من الشعر لَحُكُماً » . ومما احتج به من كرهه ما رُوى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من قوله : « لأنْ يمتلى جوفُ ما أحديم قيماً حتى يَر يَه خير (٢٠) له من أن يمتلى شعراً » . وما روى عنه أحديم قيماً حتى يَر يَه خير (٢٠) له من أن يمتلى شعراً » . وما روى عنه

<sup>(</sup>١) اسم نبي من الأنبياء . (٢) روح القدس جبربل عليه السلام .

 <sup>(</sup>٣) يقال: ورى القيح جوفه (وزان وعى) إذا أنسده.

فى شأمن امرى القيس وقوله: « ذلك رجل مذكور فى الدنيا منسى فى الآخرة يأتى يوم القيامة ومعه لواء الشعراء حتى يوردهم النار ». وهذا القول منه عليه السلام خاص فى كفّار الشعراء. والدايل على ذلك إجماع الأمة على أن حسان بن ثابت وكعب بن زهير وغيرهما من شعراء المؤمنين الذين كانوا يناضلون عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بأشعارهم و يجاهدون معه بألسنتهم وأيديهم ، خارجون عن جملة من يرد النارمع امرى القيس. وقد وصف رسول الله صلى الله عليه وسلم حسان بن ثابت بذلك [ لأنه ] (١) جاهد معه بيده وسانه ، وأقعد كعب بن زهير على منبره وأنشد.

بانت سعاد فقلبي اليوم متبول (۲)

حتى إذا بلغ إلى قوله .

إن الرسول لنور يستضاء به وصارم من سيوف الله مسلول أوما إلى الناس باستاع قوله . وقد قلنا : إن كل مهمل من الأخبار إذا كان في الأمر المكن فهو خاص . و يزيد ما قلناه وضوحا قول الله عن وجل : « وَالشَّعْرَاء يَتَبِعُهُمُ ٱلْغَاوُونَ . أَلَم " تَرَ أَيَّهُمْ وضوحا قول الله عن وجل : « وَالشَّعْرَاء يَتَبِعُهُمُ ٱلْغَاوُونَ . أَلَم " تَرَ أَيَّهُمْ فِي كُلِّ وَادِ يَهِيمُونَ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لاَ يَفْعَلُونَ » (٣) . ثم بيّن مراده في كُلِّ وَادِ يَهِيمُونَ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لاَ يَفْعَلُونَ » (٣) . ثم بيّن مراده وأنه خاص في الكفار منهم ومن تعدى الحق وفسق ، فقال : « إلاّ الّذِينَ المَّالِحَاتِ وَذَ كَرُوا ٱللهَ كَثِيرًا وَٱنتَصَرُوا مِنْ بَعْد مَا ظُلُوا وَسَيَعْلَمُ ٱلّذِينَ ظَلَمُوا أَنْ المَّالِحَاتِ وَذَ كَرُوا ٱللهَ كَثِيرًا وَٱنتَصَرُوا مِنْ بَعْد مَا ظُلُوا وَسَيَعْلَمُ ٱلّذِينَ ظَلَمُوا أَى مُنْقَلَبٍ يَنْقَلَبُونَ » (٤) . وأما قوله : « لأن يمتلى وَسَيَعْلَمُ أَلَّذِينَ طَلَمُوا أَى مُنْقَلَبٍ يَنْقَلَبُونَ » (٤) . وأما قوله : « لأن يمتلى جوف أحدكم قيحاً حتى يريه خير له من أن يمتلى شعراً » ، فإن المقول من معنى الامتلاء أن يشغل المالى الشيء جميع أجزائه حتى لا يكون فيها من معنى الامتلاء أن يشغل المالى المناهى جميع أجزائه حتى لا يكون فيها

[r r ·]

<sup>(</sup>١) زيادة يقتضيها السياق . (٢) سقيم عليل .

 <sup>(</sup>٣) سورة الشعراء .
 (٤) سورة الشعراء .

فضل لغيره . و إن كان هذا هكذا فإنما أراد النبي صلى الله عليه وسلم بهذا القول من أمتلاً جوفه من الشعر حتى لا يكون فيه موضع للذكر ولا لحفظ القرآن ولا لعلم الشرائع والأحكام والسنة في الحلال والحرام. وهذا ظاهر يتولون فلان علاَّمة ، فقال : ﴿ وَمَا هُو عَلَّمَةً ؟ ﴾ فقيل : يعلم أيام العرب وأشمارها وأنسابها ووقائعها ؛ فقال : « ذلك علم لا ينفع مَنْ علمه ولا يضر مَن جهِله ، و إعما العلم آية محكمة أو فريضة عادلة أو سنة قائمة وما خلاهن فهو فضل » . ولم يزل الشعر ديوان العرب في الجاهلية لأنهم كانوا أميين ، ولم تكن الكتابة فيهم إلا لأهل الحِيرة ومن تعلَّم منهم . فإنمـا حُفِظتُ مآثرُها وأخبارُ أوائلها ومذكورُ أحسابها ووقائعها ومستحسن أفعالهــا ومكارمها بالشمر الذي قيل فيها ونقلته الرواة عن شعرائها . ولولا الشعر ما عُرف جود حاتم طيء (١) ، وكعب بن مامة (٢) ، وهَرم بن سِنَان (٢) ، وأولاد جَمْنة (1) . لكن الذي قيل فيهم من الشمر أشاد بذكرهم وبيَّن عن فخرهم ؛ فقال الفرزدق في حاتم طيء :

على ساعة لو أنّ فى القوم حاتماً على جوده ضَنّت بها نفسُ حاتم وقال زُهَير فى هَرِم :

بِلْقَ الساحة منه والندى خُلْقًا أَفْقَ الساء لنالت كُفُّه الأفقا

مَنْ يَلْقَ بِوماً على عِلاَته هَرِماً لو نال حى من الدنيا بمكرمة

<sup>(</sup>۱) و (۲) و (۳) من أجاويد العرب وساداتهم فى الجاهلية . وبهم تضرب الأمثال فى الجود والأيثار .

 <sup>(</sup>٤) هم ملوك المرجمن النساسنة ، قامت لهم دولة بيادية الشام من أو اخر الفرن الحامس
 الميلادي واضمحلت قبيل الفتح الإسلامي قشام . وجفنة قبيلة من الأزد ينسبون إليها .

وقال آخر :

[ ٣١] فما كعبُ بن مامة وابن سُمْدَى بآجود منك يا عمر الجوادا (١) إلى غير هذا بما قَيَد على الأبطال ذكر شجاعتهم ، وشهر فى الناس ذكرهم ، وعرفنا به غَنَاءهم فى مواقعهم ، وآثارهم فى وقائعهم . فقال عنترة : ولقد شغى نفسى وأبرأ سقمها قولُ الفوارس و يك عنتر أُفْدِم وقال الآخر :

وفَكَكناغُلَّ أَمرَى القيس عنه بعد ما طال حبسُه والعناء (٢) وقال آخر:

أليسوا بالألى قَسَطوا<sup>(٣)</sup> قديمًا على النعان وابتدروا السَّطاعا <sup>(١)</sup> وهم وردوا الكُلَابُ <sup>(٥)</sup> على تميم بجيش يبلع الناس ابتسلاعا وقد ذكر أرسطاطاليس <sup>(٦)</sup> الشعر في «كتاب الجدل» فجعله حجة مقنعة إذا كان قديمًا ؛ واحتج في كثير من كتب السياسة بقول أومير س <sup>(٧)</sup> شاعر اليونانيين . وقول رسول الله صلى الله عليه وسلم أحق بالتقدمة

<sup>(</sup>١) البيت من قصيدة لجرير بمدح بها عمر بن عبد العزيز .

<sup>(</sup>۲) هذا البيت من معلقة الحارث بن حازة البشكرى ، وكانت غسان أسرت امرأ القيس ابن المنذر ملك الحيرة يوم قتل المنذر ، فأغارت بكر على بعض بوادى الشام فقتلوا ملكا من ملوك غسان واستنقذوا امرأ القيس .

<sup>(</sup>٣) قسطوا جاروا ومالوا عن الحق ، وهو من باب ضرب .

<sup>(</sup>٤) السطاع ككتاب أطول عمد الحباء .

<sup>(</sup>٥) الكلاب: بضم الكاف ماء بين الكوفة والبصرة ، حدثت عنده وقعسة مشمورة في الجاهلية بين بكر وتغلب وتعرف بيوم الكلاب ، وكانت الغلبة فيها لتغلب على بكر (٦) من أكبر فلاسفة البونان ومؤدب الإسكندر المقدوني ، عاش من سنة ٣٨٤ إلى ٣٢٢ ق . م (٧) كان الرأى السائد عن أوميرس أنه أعظم شعراء البونان القدماء وصاحب المنظومتين الكبيرتين ، الإلياذة والأوديديا ، وأنه عاش في الفرن الثامن أوالتاسع قبل الميلاد ، ولكن البحث الحديث يذهب إلى أن المنظومتين المذكورتين من نظم عدة شعراء تعاقبوا على نظمهما في زمن غير قصير .

وأولى بالاتباع ، وقد قال : « إن من الشعر لَحُكُمُّا » . ورُوى عن بعض السلف : « أعربوا القرآن والتمسوا غريبَه فى الشعر » . وقيل : « حسبُك من الأدب أن تروى الشاهد والمثل » . وقال معاوية لابنه : « يا بُنَى الرو الشعر وتخلَق به ، فلقد همت يوم صفين بالقرار مراات ، فما ردى عن ذلك إلا قول ابن الإطنابة (١):

أبت لى هِمَّــتى وأَبَى بلانى وأخذِى الحَمَدَ بالثن الربيحِ وإقدامى على المكروهِ نفسى وضَرَبى هامةَ البطلِ الدُشِيحِ (٢) لأدفعَ عن مكارِمَ صالحاتِ وأحمِى بعدُ عن عِرْضَ صحيح ﴾ لأدفعَ عن مكارِمَ صالحاتِ وأحمِى بعدُ عن عِرْضَ صحيح ﴾ وقال عبد الملك بن مروان لمؤدّب ولده فى وصيّته إياه : «وعلّمهم [٣١] الشعر يمجُدُوا و بَنْجُدوا » .

وللشعراء فنون من الشعر كثيرة تجمعها في الأصل أصناف أربعة ، وهى : الديح ، والهجاء ، والحكة ، واللهو . ثم يتفرع من كل صنف من ذلك فنون ، فيكون من المديح المراثي ، والافتخار ، والشكر ، واللطف في المسئلة ، وغير ذلك مما أشبهه وقارب معناه . ويكون من الهجاء : الذم ، والعتب ، والاستبطاء ، والنأنيب ، وما أشبه ذلك وجانسه . ويكون من الحكة : الأمثال ، والنزهيد ، والمواعظ ، وما شاكل ذلك وكان من نوعه . ويكون من اللهو : الفزل ، والطرّ د (٢٠) ، وصفة الحر ، والمجون ، وما أشبه ذلك وقار به . فما أجموا على استحسانه من المديح قوله : وما أشبه ذلك وقار به . فما أجموا على استحسانه من المديح قوله : على مكثر بهم حق من يعتربهم وعند المقلين الساحة والبَذْل من عند المقلين الساحة والبَذْل من المربهم حق من يعتربهم وعند المقلين الساحة والبَذْل من المربهم حق من يعتربهم وعند المقلين الساحة والبَذْل من المربهم حق من يعتربهم وعند المقلين الساحة والبَذْل من المربهم حق من يعتربهم وعند المقلين الساحة والبَذْل من المناه والبَدْل من المناه والمناه المناه المناه والبَدْل من يعتربهم وعند المناه المناه المناه والبَدْل من المناه المناه والمناه المناه والمناه من يعتربهم والمناه المناه والمناه المناه والمناه و

<sup>(</sup>١) هو عمرو تن الأطنامة الحزرجي ، كان شاعرا فارساً جاهليا مشهورا .

<sup>(</sup>٢) أَى الجَاد الحَدْر . (٣) أَى العبيد ، يقال طردت الكلاب الصيد

طردا نحته وراهقته. ﴿ ٤) البيت من قصيدة لزهير مطلعها :

سلا القلب عن سلمي وقد كاد لايسلو ﴿ وأقفر من سلمي التعانبق قالتفسل وفي الأصل : « والبر » وهو تحريف .

#### وقال آخر:

والجودُ بالنَّفس أقصَى عابة الجود يجودُ بالنفس إذ ضَنَّ البخيلُ بها ومن المراثي قول ُ الخنساء <sup>(١)</sup> :

> ولولا كثرةُ الباكين حولي وما يبكون مثل أخي واكن وفى الشكر قوله :

لأشكرنك معروفا مَمَمْتَ به وفى الافتخار قوله :

أخــذنا بآفاق السهاء عليكمُ ُ وفي الهجاء قوله :

فُنُضَّ الطرفَ إنك من نُمَيْرُ وفي الاستبطاء قوله:

كلانا غَنىٰ عن أخيه حباتَه [ ٣٢ ] وفي الحكمة قوله:

ستُبْدِي لك الأيامُ مأكنتَ جاهلاً وفى الزهد قوله :

إذا امتحن الدنيا لبيب تكشفت

وفي الوعظ قوله :

وما الناسُ إلا هالكُ وابنُ هالكِ

(١) هي تماضر بنت عمرو بن الصريد أشهر شواع العرب في الجاهلية والإسلام ، وهي ترثى بهذا الشعر أخاها صخراً ﴿ ٢) يقال أساه تأسية فتأسى ، أي عزاه (٣) نمير وكلب وكلاب أسماء قبائل ، والبيت لجرير من قصيدة يهجو بها شاعراً يقال له الراعي .

على إخوانهم لقتلتٌ نفسى أُعَزِّى النفسَ عنه بالتَّأْمِّي (٣)

إن اهتمامك بالمعروف معروف

لنا قمراها والنجومُ الطوالعُ

فلا كمباً بَلَفْتَ ولا كِلاَبا<sup>(٢)</sup>

ونحن إذا مُتْنَا أَشَدُّ تَغَانِيَا

ويأتيك بالأخبارِ من لم تزَوِّدِ

له عن عدو في ثياب صديق

وذو نسب فى الهالىكين عريق

وفي اللهو والمبادرة قوله: 🥚

كم من مؤخّرِ لذةٍ قد أمكنتْ وفى الغزل قوله:

وما ذَرَفت عيناكِ إلاَّ لتضربي وفي الطرد قوله :

فعَادَى عِداء بين ثورٍ ونعجةٍ وفي الخر قوله:

بِسَهْمَيكِ فِي أَعشارِ (١) قلبِ مَقتَّلِ

لغــــد وليس غد له بموات

دِرَاكاً ولم يَنْضَح بماء فَيُغْسَل (٢)

لا يسكن الليل حيث حَلَّت فده شرَّابها نها أر و يحتاج الشاعر إلى تعلم العروض ليكون معياراً له على قوله وميزاناً على خانه ؛ والنحو ليصلح به من لسانه و يقيم به إعرابه ، والنسب وأيام العرب والناس ليستعين بذلك على معرفة المناقب والمثالب ، فيذكرها (٢) فيمن قصده بمدح أو ذم ؛ وأن يروى الشعر ليعرف مسالك الشعراء ومذاهبهم وتصر فهم فيحتذى منهاجهم و يسلك سبيلهم . فإذا لم يجتمع له هذا فليس ينبني أن يتعرض لقول الشعر ، فإنه ما أقام على الإمساك معذور ، فتى تعرض لما يظهر فيه عيبه وخطؤه كان مذموماً . وقد قال الشاعر :

الشعرُ صَعْبُ وطويلُ مُلِمَّهُ إِذَا ارتقى فيه الذي لا يَعَلَمُهُ وَلَيْتُ بِهِ عَلَى الْحَفِيضِ قَدَمَهُ لَيْ يُرْبِد أَن يُمْرِبَهَ فَيُعْجِمُهُ وَلَكُمْ لَا يَعُوبُهُ فَيُعْجِمُهُ

<sup>(</sup>۱) أى كسور وأجزاء . (۲) عادى والى ، بين ثور ونعجة أى بين نور وعجه أى بين نور وحشى وبقرة وحشية ؟ ودراكا أى تباعا ؟ وقوله لم ينضح بماء فيفسل أى لم يعرق فيكون بمنزلة من غسل بالماء . والمراد أن الفرس أدرك الطريدة قبل أن يعرق . وهذا البيت والذى قبله من معلقة امرى القيس .

<sup>(</sup>٣) كَذَا فِي الْأُصَلِ وظاهر أن في تثنية الضبير توسماً .

فإذا كملت فيه هذه الأدوات ورأى من طبعه انقيادا (١) لقول الشعر وساحة به قاله وتكلفه ، و إلا لم يُكرِه عليه نفسه ؛ فالقليل مما تسمَح به النفس و يأتى به الطبع خير من الكثير الذي يُحمَّل فيه عليها . و إن أعين مع هذا بأن يكون في شَرَف من قومه ومحل من أهل دهره ، كان قليل ما يأتى به من الصواب كثيراً ، وكثير م جليلاً خطيرا ؛ ولذلك قال الشاعر :

وخيرُ الشعر أكرمُه رجالاً وشرُّ الشعر ما قال العبيـــدُ وقال على بن الجهم (٢) في قريب من هذ المعنى :

وما أنا ممن سار بالشعر ذكرُه ولكنَّ أشعارى يسيرُ بها ذكرى ولا كلُّ من قاد الجياد يسوسها ولا كلُّ من أجرى يقال له مُجرى والذي يسمى به الشعر فائقا ، ويكون إذا اجتمع فيه مستحسناً رائقاً ، صحة المقابلة ، وحسن النظم ، وجزالة اللفظ ، واعتدال الوزن ، وإصابة التشبيه ، وجودة التفصيل ، وقلة التكاف ، والمشاكلة في المطابقة . وأضداد هذا كله معيبة تُمُجُّها الآذان ، وتخرج عن وصف البيان . وأما صحة المقابلة فمثل قول الشاعى :

أميل مع الذِّمام (٢٠) على ابن عمى وأحمل للصديق على الشقيق وأفرُق بين معروفي ومَنِّي (٤) وأجمع بين مالى والحقوق فأحسن القسمة في القابلة ، ومال مع من ينبغي أن يُمال معه ، وحمَل على من يحسن الحمل عليه ، وفرَق بين ما ينبغي أن يفرُقه ، وجمع بين ما ينبغي أن يغرُقه ، وجمع بين ما ينبغي أن يجمعه . وأساء الآخر المقابلة حين يقول :

[ 44 ]

<sup>(</sup>١) فى الأصل: « إنفاذا لقول الشعر » . (٢) من مصهورى شعراء العصر العباسى الأول . مان سنة ٢٤٩ ه . (٣) الذمام كل حرمة تلزمك إذا ضيمتها الذمة . (٤) المن الفخر والاعتداد بالإحسان . وفى القرآن : « يأيها الذين آمنوا لا تبطلوا صدفانكم بالمن والأذى » .

أموت إذا ماصد عني بوجهه ويفرح قلبي حين يرجع للوصل فجعل ضدَّ الموت فرح القلب ، وضدَّ الصدُّ بوجهه الوصل ؛ وهذه مقابلة قبيحة ؛ ولو قال :

أموت إذا ما صدّ عني بوجهه وأحيا إذا مَلَّ الصدود وأقبلا فجعل جزاء الموت الحياة ، وجزاء الصدُّ بالوجه الإقبال ، لكان مصيباً . وأما حسن النظام فكقوله:

> متاركة اللئم بلا جواب أشدُّ على اللَّهُم من الجواب وكقوله:

يأيها المُتَحَلِّى غيرَ شيمتِه إِنَ التَّخَلُّقَ يِأْتِي دُونِهِ الخُلقُ فهذا نظم حسن جميل له رونق غير مُحيل (١). فأما قول الشاعر: يعلم اللهُ يقيناً رَبُّه أُمَّ سَلَامٍ أُثيبي عاشقاً أنكم في عينه من عيشة فاعلميه يا سُلَيْمَي حَسْبُه

> فقبيح النظم ، بادى العَوَار ، ظاهر الاضطراب ، مختاف غـ ير مؤتلف . وأما جزالة اللفظ فكقوله :

وعلى عدوك با ابنَ عمِّ محمدٍ رَصَدان ضوءالصبح والإظلامُ سُكُّتْ عليه سيوفَكَ الأحلامُ فاذا تنبُّه رُعْتُه وإذا غَفَا وأما سخافة اللفظ وركاكته ، فمثل قول الشاعر:

يا عُتْب سيِّدتِي أمالك دين ُ حتى متى قلبى لديك رهينُ وأنا الشقيُّ البائسُ المسكينُ فأنا الصبور لكل ماحَمَّلْتني وأما اعتدال الوزن فكقوله :

فَلْيَدَ عْنِي مِنْ يِلُومُ إنما الذلفاء همي

(١) أي صادق لا لبس فيه ولا إشكال . يقال هذا الشيء لا يخيل على أحد أى لايشكل.

[ 44]

أحسنُ الناس جميعاً حين تمشى أو تقومُ أ أُصِلُ الحبل لترضَى وهي للحبل صرومُ

فهذا شعر ليس فيه معنى فائق ، ولا مثل سابق ، ولا تشبيه مستحسن ، ولا غزل مستطرف ؛ إلا أن اعتدال وزنه قد كساه جمالا ، وصير له فى القاوب حالا . فإذا جئت إلى قول أمرى القيس :

وتَعرِف فيه من أبيه شمائلاً ومن ظاه ومن يزيد ومن حُجُرُ سماحـة ذا و برَّ ذا ووفاء ذا ونائل ذا إذا سحا و إذا سكرُ وجدته قد أتى من الوصف مالم يأت به أحد ، ومدح أربعة فى بيت ، وجمع لواحد فضائل الأربعة فى بيت آخر ، وجعل ما مدحه به سجية له فى صحوه وفى سكره ، ففاق فى هذه الأحوال كل شاعر ؛ إلا أن اضطراب وزنه وكثرة الزحاف فيه قد هجناه ، وعن حد القبول قد أخرجاه.

وأما الإصابة في التشبيه فكقول الشاعر :

فإنك كالليل الذي هو مُدركي و إن خلت أنّ المنتأى عنك واسعُ وكقول الشاعر:

كَأَنَّ مُثَارَ النقع فوق رءوسهم وأسيافَنا ليل تَهَاوَتُ كُواكبه وما سلك شاعره سبيل التشبيه فأساء ولم بُحسن ، قوله :

خطاطيف حُجْن في حبال متينة تمد بها أيد إليـك نوازع (١) وقول الآخر:

أَلاَ إِنَّا لِيلِي عَصَا خَيْزُرَانَةً إِذَا لَمُسُوهًا بِالْأَكُفُّ تَابِنَ

<sup>(</sup>١) البيت من قصيدة للنابغة يعتذر بها إلى النمان بن المذر ملك الحيرة . والحطاطيف واحدها الحطاف وهو الحديدة المعوجة يختطف بها الشيء . وحجنجم حجناء أي معوجة ونوازع أي منجذبة . يقول صاقت الدنيا على فكاتى من ضيفها في بئر ذاذا أردتني وأمرت بسوق إلبك فأنا أمد إليك بالحطاطيف لا أجد غيرك .

وأما مهولة القول وقلة التكلف فكقول الآخر:

خير الذاهب في الحاجات أنجه ألم وأضيقُ الأمر أدناه من الفرج فهذا لفظ مهل قريب قد جرى فيه صاحبه على سجيته وعادته ؛ فإذا جئت إلى قول الآخر:

وما مثله فى الناس إلا تُمَلَّكاً أبو أُمَّة حَى أَبُوه يقار به وجدته قد تكلف تكلفاً غير خنى على سامعه ؛ فالقلوب له آيية ، والآذان عنه نابية . وأما جودة التفصيل فكقوله :

بيض مفارقُنا تغلى مراجلُنا نأسو بأموالنا آثارَ أيدينا وكقول الآخر:

بيضاء في دَعَج صفراء في نَعَج كَا نَهَا فَضَة أَقَد مَسَّهَا ذَهِبُ (١) فأما المطابقة والمشاكلة فيها فكقول الشاعر:

نُعُرَّض للطعان إذا التقينا وجوهاً لاتُعرَّض للسِّباب وقول الآخر:

سَمَّوه أحمدَ فالإسلام يحمده (٢) والدهر كاسم أبيه بمر عُخَصِب (٢) وما ينبغي للشاعر أن يلزمه فيا يقوله من الشعر ألا يخرج في وصف [٣١] أحد ممن يرغب إليه أو يرهب منه أو يهجوه أو يمدحه أو يغازله أو يُهازله عن المعنى الذي يليق به و يشا كله ؛ فلا يمدح الكانب بالشجاعة ، ولا الفقيه بالكتابة ، ولا الأمير بغير حسن السياسة ؛ ولا يخاطب النساء بغير مخاطبتهن ؛ ولا يخاطب النساء بغير مخاطبتهن ؛ ولكن يمدح كل أحد بصناعته ، و بما فيه من فضيلته ،

<sup>(</sup>١) الدعج في المين شدة سوادها في شدة بياضها ، والنج حسن اللون .

<sup>(</sup>٢) في الأصل: ﴿ تَحْمَدُمُ ﴾ .

<sup>(</sup>٣) ممرع مخصب .

ويهجوه برذيلته ومذموم خليقته ، ويغازل النساء بما يحسن من وصفهن ومداعبتهن والشكوى إليهن . فإن في مفارقته هذه السبيل التي قد نهجناها وسلوكه غير هذه الطريق ، وضعاً للأشياء في غير مواضعها . وإذا وُضعت الأشياء في غير مواضعها قصرت عن بلوغ أقصى مواقعها . ولذلك قال الأمين لأبي نواس : إذا قلت في الخصيب (١):

إذا لم تَزُرُ أرضَ الخصيب ركابُنا فأى فتى بعد الخصيب تزورُ فلماذا أبقيت لى ؟ قال قولى يا أمير المؤمنين:

إذا نحن أثنينا عليك بصالح فأنت كما نُتنى وفوق الذى نُتنى و إن جرت الألفاظ ُ يوما بمدحة لغيرك إنساناً فأنت الذى نعنى وقد لعمرى أحسن الأمين ُ التبكيت (٢) لأبى نُواس ووضعه موضعه وأحسن أبو نواس الاعتذار وتلافى ما فرط منه . ومما وضع فى غير موضعه فعيب و إن كان فى معناه جيداً قوله (٣):

فقلت لها يا عزَّ كُلُّ مصيبة إذا وُطِّنتُ يوما لها النفسُ ذَ آتِ فقالوا: لو قال هذا في الزهدكان من أشعر الناس. وكذلك قول الآخر: يمشين رهواً (٤) فلا الأعجازُ خاذلة ولا الصدورُ على الأعجازُ تَتَكُلُ فقالوا: لو وُصف بهذا النساء لكان من أشعر الوصف وأغزل الشعر.

ومما ينبغى له أيضاً أن يجتهد فيه أن يكون معنى كل بيت ولفظه متساويين حتى يتم المعنى بتمام اللفظ كما قال الشاعر:

ولا يُواتيك فيا نابَ من خلُق إلا أخو ثقةٍ فانظر بمن تَثْيق فهذا بيت قد تم معناه بتمام لفظه من غير حشو ولا تضمين. وكذلك قوله:

<sup>(</sup>١) هو الحصيب بن عبد الحميد العجمي وهو ممن أمرهم الرشيد على مصر

 <sup>(</sup>٢) في الأصل: التنكيب. (٣) في الأصل: « قوله يوماً » بزيادة كلة

د يوما » . (٤) الرهو السير السهل .

[41]

وقف الهوى بى حيث أنت فليس لى مُتأخّر عنه ولا مُتقَدَّمُ أَجِد الملاَمة في هواك لذيذة حبًا لذكرك فَلْيكُم اللَّوَّمُ اللَّوَّمُ فأما إذا تم المعنى قبل تمام البيت فالشاعر حينئذ محتاج إلى حشو البيت بما لا فائدة فيه من اللفظ ، وذلك [مثل (١)] قول الشاعر :

وقد أروح إلى الحانوتِ يتبه بنى شاوِ مِشَلٌ شاولٌ شُاشُلٌ شَوِلٌ (٢) وقد أروح إلى الحانوتِ يتبه بنى وإن تم البيت البيت الثانى عمام المعنى ، كقول الشاعر :

وجناح[محصوص<sup>(۳)</sup>]تَحَيِّفَ ريشَه ريبُ الزمان تَحَيِّفَ المِقْرَاضِ فهذا لا يقوم بنفسه ولا يُبين عن معنى ما أريد به حتى يأتى بمعناه فى البيت الثانى ، وهو:

فنعشته ووصلت ريش جناحه وجَبَرته يا جابر المُنهاض وجميعاً معيبان ، فينبغى أن تتجنبهما ما وجدت السبيل إلى ذلك . واعلم أن الشاعر إذا أتى بالمعنى الذى يريد أو العنيين فى بيت واحد كان فى ذلك أشعر منه إذا أتى بذلك فى بيتين . وكذلك إذا أتى شاعران بذلك ، فأنذى يجمع المعنيين فى بيت أشعر من الذى يجمعهما فى بيتين . ولذلك فضًل قول امرى القيس :

كان قلوبَ الطير رَطْبًا ويابساً لدى وَكُرها النَّمْنَابُ والحشفُ البالى على قوله:

كَأْنُ عيونَ الوحشِ حولَ خبائنا وأرحُلينا الجَزُّعُ الذي لم يُثَمِّب

<sup>(</sup>۱) زيادة يقتضيها السياق . (۲) كل هذه الألفاظ بمعنى واحد والمراد منها الرجل الحقيف في الحاجة الحسن الصحبة الطيب الفس . (۳) محصوس : متساقط الشعر . ومكان هذه الكلمة في الأصل بياض . غير أن بالهامش تكميلا لهذا النقص لا يظهر منه إلا د موس ، وأليق كلة تناسب المقام وتنتعى بهذين الحرفين هي د محصوص ، . (٤) قبل هو الحرز اليماني وهو الذي فيه بياض وسواد ، وتشبه به الأعين .

[ ٣٠] لأنه جم في البيت الأول وصف شيئين لشيئين ، وإنما وصف في هذا شيئًا بشيء . وقلشاعر أن يقتصد في الوصف أو التشبيه أو اللدح أو الذم ، وله أن يبالغ ، وله أن يبالغ ، وله أن يبرف حتى يناسب قوله المحال ويضاهيه . ولا يستحسن السَّرَف والكذب والإحالة في شيء من فنون القول إلا في الشعر . وقد ذكر أرسطاطاليس الشعر فوصفه بأن الكذب فيه أكثر من الصدق ، وذكر أن ذلك جائز في الصناعة الشعرية . فها اقتصد الشاعر فيه قوله :

يُخْبِرُ لِكِ مَنْ شَهِد الوقيعةَ أننى أغشَى الوغَى وأعف عند المَغْنَمِ ومَا بالغ فيه قوله:

يَطَعْنُهُمُ مَا ارَتَمَوْ احتى إذا اطَّمَنُوا ضارَبَ حتى إذا ما ضار بوا اعتنقا (١) فجعل له عليهم فى كل حال من أحوال البسالة والشجاعة فضلا ومبالغة . ومما أسرف فيه الشاعر حتى أخرجه إلى الكذب والحجال ، وهو مع ذلك مستحسن قوله :

تَعَطیت من دهری (۲) بظل جناحه فعینی تری دهری ولیس برانی فلو تُسألُ الأیامُ عَنِی ما درت و أین مکانی ما عرَفن مکانی

ونما يزيد في حسن الشعر و يمكّر له حلاوةً في الصدر حسن الإنشاد وحلاوة النغمة ، وأن يكون قد عمّد إلى معانى شعره فحلها فيما يشاكلها من اللفظ ، فلا يكسو المعانى الجدّية ألفاظاً هَرْليّة فيسخفها ، ولا يكسو المعانى الهزّية ألفاظاً هَرْليّة ولكن يُمطى كلّ شيء المعانى الهزّليّة ألفاظاً جِدّية فيستوّخها سامعها ؟ ولكن يُمطى كلّ شيء

<sup>(</sup>۱) يصف أنه يزيد عليهم فى كل حال من أحوال الحرب . والبيت من تصيدة لزهير يمدح بها هرم بن سنان .

<sup>(</sup>۲) كذا في ديوان أبي نواس ، وفي الأصل : « نفطيت من يحبي »

من ذلك حقّه و يضعه موضعه ، و يمتثل في ذلك ما وصف به الشاعر بعض العُذّاق بترتيب الكلام فقال :

أخوالجيد إن جادَدْت أرضاك جِدُّه وذو باطل إن شنّت ألماك باطله والا يجعل شعرَه كله جِدًّا فَيُستَثقل ، إذ كانت النفوس ربما مَلْت الحق [٣٠٠] واستثقلته ، واحتاجت إلى أن تَمْ ترى (١) نشاطها وتُبقي جامَها (٢) بشيء ؛ وألا يجعل شعره كله هَزْلاً فيكسد عند ذوى العقول ، ولكن يخلط جدًّا وألا يجعل شعره كله هَزْلاً فيكسد عند ذوى العقول ، ولكن يخلط جدًّا بهر ولمن يَنفُق عنده و ومن مَنفَق عنده و ومن يَنفُق عنده ومن عنده على من تقدّمه عرف هذا المعنى في الشعر وأخذ فيه ، وأر بي (٢) فيما أنى منه على من تقدّمه أبو نُواس ، فإنه يقول (١) :

أنت امرؤ أوليتنى نِعَما أوهَتْ قُوكَى شكرى فقدضُمْنا لا تُحْدِثْ إلى عارفة حتى أقوم بشكر ما سلَفا ويقول أيضاً:

خَاْقًا وخُاْقًا كَمَا قُدّ الشِّراكان (٥) ممناها واحد والمِــدةُ اثنان

تنازع الأحمدانِ الشّبة بينهما شِبْهانِ لا فَرْق فَى المعقولِ بينهما حتى يقول:

عَتَقَتْ فِي الدنّ حتى هي في رِقَةٍ دِيني

و يقول :

فيا من صيغ من حسن وطيب وجل عن الشاكل والضريب(٦)

<sup>(</sup>١) تعتري تستخرج . (٢) أى راحتها .

<sup>(</sup>٣) في الأصل : ﴿ أَبِّرِ ﴾ .

<sup>(</sup>٤) وفي الأصلُّ فانه (أنَّ) يقول ، وبازاء هذا الكلام كلة بهامش الأصل غير واضحة .

 <sup>(</sup>٠) الشراك كتاب سير النعل . (١٦ الضريب النظير .

أصبنى منك ياأملى بذنب تتيه على الذنوب به ذنوبى (١) فاجتباه العلماء لما جدّ فيه . وقال أبو عمرو (٢) أو غيره : لولا ما أخذ فيه أبو نُواس من الإرفاث (٢) لاحتججنا بشعره . واجتباه الخلماء وأهل الهزل لمجونه ولما اهزل فيه . فأما وضع المعانى في مواضعها التي تليق بها ، فكةول امرى القيس في عنفوان أمره وجدة ملكه :

فلو أن ما أسمَى لأدنى معيشة كفانى ولم أطلب قليل من المالِ ولكنما أسعى لحجد موثقل وقد يُدْرِكُ الحجدَ المؤثّل أمثالِي فوضع طلب الرفعة وسمو المنزلة موضعها إذ كان ملكا ، لأن ذلك يليق [٣٦] بالملوك، ثم وضع القناعة موضعها لما زال عنه ملكه وصار كواحد من رعيته لأن ذلك أولى بمن هذه منزلته ، فقال :

أَلَا إِلَّا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللهِ عَلَى كَأَنَّ قرونَ جِلَّتُهَا العِمِي أَلَا إِلَّا اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا ا

وينبغى لمن كان قوله للشعر تكسّبًا لا تأدُّبًا أن يحمل إلى كلّ سوق ما يَنْفُقُ (١) فيها ، و يُخاطبَ كل مقصود بالشعر على مقدار فهمه . فإنه ربما قيل الشعر الجيّد فيمن لا يفهمه فلا يُحسن موقعه منه ؟ وربما قبل الشعر الحيّد فيمن لا يفهمه فلا يُحسن موقعه منه ؟ وربما قبل الشعر الدّاع، لهدف الطبقة فكثرت فائدة قائله لفهمهم إياه . ولهذا المعنى قال

<sup>(</sup>١) استبدانا هذين البيتين من شعر أبى نواس ببيتيه الواردين في الأصل لأنه أفحش فيهما .

<sup>(</sup>٢) هو أبو عمرو إسحق بن مرار الشيبانى ، كان منالأعمة الأعلام فى اللغة ورواية الشعر والنحو . توفى سنة ٢٠٦ ه . (٣) الفحش .

<sup>(</sup>٤) كذا في شرح ديوانه لأبي بكر عاصم بن أيوب . وفي الاصل : ﴿ إِذَا لَمْ ﴾ .

<sup>(</sup>٥) كذا في ديوانه . وفي الأصل : ﴿ بَيْنِهِم ﴾ . (٦) يروج .

رسول الله صلى الله عليه وسلم في حديث ترويه عنه الشيعة : ﴿ إِنَّا أُمِرْ نَا مَعَشر الأنبياء بأن نكلّم الناس على مقادير عقولهم » . وقال الشاعر : وأنزلني طولُ النوى دار غربة اذاشنت لاقيت الذي لاأشاكِلهُ (١) فجاهلتُه حتى يقالَ سَجِيَّةٌ ولوكان ذا عقلِ لكنتُ أَعاقِلُه فهذا ما حضرَنا في أقسام الشعر المنظوم . وهو مُمقنع إن شاء الله .

## باب فيه المنثور وما جاء فيه

وليس يخلو المنثور من أن يكون خطابةً ، أو ترسلا ، أو احتجاجا ، أو حديثاً ، ولكل واحد من هذه الوجوه موضع يُستعمل فيه .

فالخطب تُستعمل في إصلاح ذات البين ، و إطفاء ناثرة الحرب(٢) ، وَحَمَالَةَ الدِّمِاءُ (٢) ، والتسديد للملك ، والتأكيد للعهد في عقد الأملاك ، وفى الدعاء إلى الله عن وجل ، وفى الإشادة بالمناقب (\*) ، ولكل ما أريد ذكره ونشرُه وشهرته في الناس.

والترسل في أنواع من هذا ، وفي الاحتجاج على الخالفين من أهل الأطراف ، وذكر الفتوح ، وفي المعاتبات والاعتذارات ، وغير ذلك مما يجرى في الرسائل والمكاتبات . والبلاغة في الجميع واحدة ، والعيّ قريب من قريب. إلا أن الخطابة لما كانت مسموعة من قائلها ومأخوذة من الهظ مؤلفها ، وكان الناس جميعاً يرمُقونه و يتصفّحون (٥) وجهه ، كان الخطأ فيها غير مأمون ، والحَصَرُ (٦) عند القيام بها مخوفاً محذوراً .

[۲۲ م

<sup>(</sup>۲) أي شرها وهيجها (١) لا أشمه وأوافقه .

<sup>(</sup>٤) المفاخر ، واحدتها منفية . (٣) أي دياتها .

<sup>(</sup>٦) الحصر بالتحريك العي في النطق . (٥) يتصفحون: ينظرون.

فأما الرسائل فالإنسان فى فسحة من تحكيكها (١) وتكرير النظر فيها ، وإصلاح خَلَل إن وقع فى شىء منها . ثم هى نافذة على يد الرسول أو طى الكتاب ، فقد كُنِيَ صاحبُها المقام الذى ذكرناه ، والتحمر الذى وصفناه . فلهذا صارالخطيب إذا ساوى المترسِّل فى البلاغة كان له الفضل عليه ، كاكان الفضل للشاعر إذا ساوى المتكام فى تجويد المعانى و بلاغة الاسان . وقد قال عبد الله بن الأهتم (٢) : « إنى لست أعجب من رجل تكلم بين قوم فأخطأ فى كلامه أو قصر عن حجته ، لأن ذا الحجا قد تناله الخَجْلة ويُدركه الحصر و يعزب عنه القول ؟ ولكن المعجب ثن أخذ دواة وقرطاساً وخلا بفكره وعقله ، كيف يعزب عنه باب من أبواب دواة وقرطاساً وخلا بفكره وعقله ، كيف يعزب عنه باب من أبواب الكلام يريده ، أو وجه من وجوه المطالب يَوُمَّه » .

وقد ذكرنا المعانى التى يصير بها الشعر حسنا وبالجودة موصوفاً ، والمعانى التى يصير بها قبيحاً مرذولا . وقلنا : إن الشعر كلام مؤلف ، فما حسن فيه فهو فى الكلام حسن ، وما قبح فيه فهو فى الكلام قبيح . فكل ما ذكرناه هناك من أوصاف حد الشعر ، فاستعمله فى الحطابة والتركيل عا ذكرناه من معايبه فتجنبه ها هنا .

ثم إنه يَخُصُّ الخطابة والترسل من اللغة فنقول: إن الخطابة مأخوذة من خَعاَبتُ اشتقاق الخطابة والترسل من اللغة فنقول: إن الخطابة مأخوذة من خَعاَبتُ أَكتب كتابة . واشتق ذلك من أخطُبُ خطابة ، كما يقال كتبت أكتب كتابة . واشتق ذلك من « الخطب » وهو الأمم الجليل ، لأنه إنما يقام بالخُطَب في الأمور التي تَجِلُ وتعظم ، والاسم منها خاطب مثل راحم ؛ وإذا جعل وصفاً لازماً

<sup>(</sup>۱) أي تنقيحها .

 <sup>(</sup>۲) هو من رجالات العراق في أواخر الغرن الأول الهجرى ، وهو الذي استعان به يزيد بن المهلب في حمل الحليفة سليان بن عبد الملك على توليته خراسان عام ۹۷ هـ .

قيل خطيب ، كما قيل فى راحم رحيم . وجُعل رحيم أبلغ فى الوصف وأبين فى الرحمة ؛ وكذلك لا يسمَّى خطيباً إلا من غَلَب ذلك عليه وعلى وصفه ومار صناعة له . والخطبة الواحدة من المصدر كالقومة من القيام ، والحَطبة من الفرب . وإذا جعتها قلت خُطَب مثل جُعدة وجُمَع . والحِطبة أسم المخطوب به وجعها خِطب مثل كِشرَة وكِسَر . فأما المخاطبة فيقال منها : خاطبت أخاطب مخاطبة ، والاسم الخطاب ، مثل قاتلته أقاتله مقاتلة ، والاسم الحطاب ، مثل قاتلته أقاتله مقاتلة ، والاسم الحطاب ، مثل قاتلته أقاتله مقاتلة "، والاسم القتال .

والترسيل من ترسكت أترسيل توسيلة وأنا مُتوسيل من ترسيل المن يكون فعله فى توقيد أنو قيل توقيد المنوقية في ولا يقال ذلك إلا لمن يكون فعله فى الرسائل قد تكرر اكا لا يقال تكسر إلا لمن تردد عليه الفعل فى الكسر و يقال لمن فعل ذلك مراة واحدة أرسل يُرسل إرسالا وهو مُرسيل اوالاسم الرسالة ، أو راسل يُراسل مراسلة فهو مُراسل ، وذلك إذا كان هو ومن براسله قد اشتركا فى المراسلة ، وأصل الاشتقاق فى ذلك أنه كلام يُراسل به مَنْ بَعَدُ أو غاب ، فاشتق له اسم الترسيل ، والحطاب اشتقا من الخطب والمُخَاطبة ، لأنهما مسموعان .

فن أوصاف الحطابة: أن تفتح الخطبة بالتحميد والتحبيد، وتُوشّح (۱) بالقرآن و بالسائر من الأمثال، فإن ذلك مما يَزين الحطب عند مستمعيها وتعظم به الفائدة فيها ولذلك كانوا يُستمون كلَّ خطبة لا يُذكر الله في أولها البَثراء (۲)، وكل خطبة لا يُوشّح بالقرآن والأمثال الشوهاء (۲). ولا يُتمثل في الخطب الطوال التي يُقام بها في المحافل بشيء من الشعر ، فإن أحب أن يَستعمل ذلك في الحطب القصار والمواعظ والرسائل فليفعل ، إلا أن يَستعمل ذلك في الحطب القصار والمواعظ والرسائل فليفعل ، إلا أن

<sup>(</sup>۱) ای محلی . (۲و۳) انظر الجزء التانی من دناب البیان والتبدین للجاحظ س ۲ -- ۳ .

تكون الرسالة إلى خليفة فإن محله يرتفع عن التمثيل بالشعر في كتاب إليه ، ولا بأس بذلك في غيرها من الرسائل . وأن يكون الخطيب أو المترسِّل عارفاً بمواقع القول وأوقاته واحتمال المخاطبين له ، فلا يستعمل الإيجاز في موضع الإطالة فيُقَصِّر عن بلوغ الإرادة ، وألا يستعمل (١) الإطالة في موضع الإيجاز فيتجاوز مقدارَ الحاجة ، إلى الإضجار والملالة ، وألا يستعمل ألفاظ الخاصة في مخاطبة العامة ولا كلام الملوك مع السُّوقة ، بل يُمطى كلُّ قوم من القول بمقدارهم و يزنهم بوزنهم ، فقد قيل : « لكل مَقَام مقال " » . و إذا رأى من القوم إقبالاً عليه و إنصاتاً لقوله فأحبوا أن يريدهم ، زادهم على مقدار احتمالهم ونشاطهم . و إذا تبين منهم إعراضاً عنه وتَثَاقُلًا عن استماع قوله خَمَّف عنهم . فقد قيل : ﴿ مَنْ لَمْ يَنْشَطُّ لَكُلامَكُ فَارْفُعُ عَنْهُ مؤونة الاستماع منك ، وليس يكون الخطيب موصوفاً بالبلاغة ولا منعوتاً بالبلاغة والخطابة إلا بوضع هذه الأشياء مواضعها ، وأن يكون على الإيجاز إذا شرع فيه قادراً ، و بالإطالة إذا احتاج إِليها ماهراً . وقد وصف بعضهم البلاغة بما قلناه فقال وقد سئل عنها — : « هي الا كتفاء في مقامات الإيجاز بالإشارة ، والاقتدار في مواطن الإطالة على الغزارة » . وقال الشاعر في هذا المني:

يَرْ مُونَ بِالنَّحُطَبِ الطِّوالِ وَتَارَةً وَحْى اللَّاحِظِ خَيْفَةَ الرُّ قَبَاءِ وَقَالَ جَعْفِر بَنَ يَحِي (٢٠) : ﴿ إِذَا كَانَ الْإِيْجَازَ وَقَالَ جَعْفُو بَنَ يَحِي (٢٠) : ﴿ إِذَا كَانَ الْإِيْجَازَ

<sup>(</sup>۱) بلاحظ أن « وألا يستعمل » معطوف على « فلا يستعمل » كما هو واضح من سياق الكلام ، لا على « وأن يكون الحطيب ... » حتى يصح ذكر « أن » للصدرية . (۲) هو جعفر بن يحيى البرمكي من رجال الدولة البرمكية على عهد الرشيد ، كان أول الأمر أثيراً لهى الرشيد مكيناً عنده ، فلما نكب الرشيد البرامكة قتله أشنم قتلة عام ۱۸۷ ه .

تقصيراً ، وإذا كان الإيجاز كافياً كان الإكثار هَذَراً » ؛ فَبَيَّنَ ما يُحْمَدَ من الإيجاز ، وما يُحتاج إليه من الإكثار . فأما المواضع التي ينبغي أن يُستعمل كل واحد منها فيه فإن الإيجاز بنبغي أن يُستعمل في مخاطبة الخاصة وذوى الأفهام الثاقبة الذين يجتزئون بيسير القول عن كثيره وبجُمَله عن تفسيره ، وفى المواعظ والسنن والوصايا التي يُراد حفظُهَا ونقلها ، ولذلك لا ترى فى الحديث عن الرسول عليه السلام والأنمة شيئًا يطول ، و إنما يأتى على غاية الاقتصار والاختصار ، وفى الجوامع التى تُعْرَض على الرؤساء فيقفون على معانيها ولا يُشغلون بالإكثار فيها . وأما الإطالة : فني مخاطبة العوامّ ومن ليس من ذوى الأفهام ومن لا يكتني من القول بيسيره ، ولا ينفتق ذهنه إلا بتكريره و إيضاح تفسيره . ولهذا استعمل الله عنَّ وجلَّ في مواضع من كتابه تكرير القصص وتصريف القول ، ليُقهم من بعُد فهُمه ويُعْلِم من قَصُرَ علمُه ، واستعمل في موضع آخر الإيجاز والاختصار ، لذوى العقول والأبصار . فما رُوى من النحُطب القصيرة والرسائل الموجزة والألفاظ المختصرة ما نحن ذا كروه أو بعضَه ليدلُّ على سائره . فمن ذلك خطبة للنبي صلى الله عليه وسلم ، وهي أن قال بعد حمد الله والثناء عليه : «أيها الناس، كأنَّ الموت في الدنيا على غيرنا كُتب، وكأنَّ الحقَّ فيها على غيرنا وَجَب ، وَكَاْنُ الذين [ نُشيِّع من ] (١) الأموات [ سَـفْر ۗ ] (٢) عما قليل إلينا راجعون ، نُبُوِّتُهم أجداثُهم ، ونأكل تُرَاثُهُم ، كأننا يَخَلَّدُونَ بِعِدِهِ . قَد نَسِينًا كُلُّ وَاعْظَةً ، وَأُمِنَّا كُلُّ جَامُحَةً . طُو بَى لَمْ شَعَّله عيبُه عن عيوب الناس ، وأنفق من مالِ أكتسبه من غير مَعْصِية ، ورحم

<sup>(</sup>١) التَكُلَة عن صبح الأعشى ، وموضع التَكُلَة الأولى في الأصل بياض .

<sup>(</sup>٢) السفر المافرون .

أهل الذلّ ، وخالطَ أهل الفِقَّه والحكمة . طو بَى لمن أذلّ نفسه ، وحَسُنَت خليقتُه ، وحقتُ الفضلَ من خليقتُه ، وأنفق الفضلَ من ماله ، وأمسك الفضلَ من قوله ، ووَسعَتْه السُّنّة ، ولم يَعَدُها إلى البدعة » (١).

#### خطبة أخرى له عليه السلام:

حَمِد الله وأثنى عليه ثم قال: «أيها الناس إن لكم مَعَالِمَ فانتهُوا إلى معالمكم ، و إن لكم نهاية فقِفُوا عند نهايتكم . إنّ المؤمن بين غايتين ، بين أجل قد مَفَى لا يدرى ما الله صانع فيه ، و بين أجل قد بَـقى لايدرى ما الله صانع فيه ، و من دنياه لآخرته ، ما الله قاض فيه . فليأخُذِ امرؤ من نفسه لنفسه ، ومن دنياه لآخرته ، ومن الشبيبة قبل الكير ، ومن الحياة قبل الموت . والذي نفس محمد بيده ما بعد الموت من مُسْتَعْتَب (٣) ، ولا بعد الدنيا من دار ، إلا الجنة أو النار » .

# خطبة قس بن ساعدة (٢) التي رواها عليه السلام

ذكر النبى صلى الله عليه وسلم أنه رآه بعكاظ على جمل أحمر وهو يقول: « أيها الناس اجتمعوا ، ثم اسمعوا وعُوا ، مَنْ عاش مات ، ومن مات فات ، وكل ما هو آت آت . يا معشر إياد! أين تمودُ وعاد! وأين الآبا، والأجداد! وأين المعروفُ الذي لم يُشْكُرُ ! وأين الظلمُ الذي لم يُشْكَرُ ! وأين الظلمُ الذي لم يُشْكَرُ ! أقسم قُسَ قَسَمًا حَقًا إن لله لَدِيناً هو أرضى عنده من دينكم

<sup>(</sup>١) البدعة في الدين ما استحدث فيه من الأهواء والأعمال .

<sup>(</sup>٢) مصدر ميمي من استعتبه أعطاه العتبي وهي الرضا .

 <sup>(</sup>٣) هو من قبيلة إياد ، كان خطيب العرب وحكيمها في الجاهلية ؟ ويطن أنه توفي عام ٦٠٠ ميلادية .

ثم أنشـد شعراً ؛ فهل مَنْ يحفظه ؟ فقال بعضهم : أنا أحفظه ؟ فقال : هاته ، فأنشد :

فى الذّاهبين الأولي ن من القرون لنا بصائر لما الله مَصَادِر لَمَّا رأيتُ مَوَارِدًا للموتِ ليس لها مَصَادِر ورأيتُ قومى نحوها يمضى الأصاغر والأكابر لا يرَجعُ الماضى ولا يبقى من الباقين غابر أيقنتُ أنى لا تَحَا لةَ حيث صار القومُ صائر »

ومن كلام أمير المؤمنين رضى الله عنه فى الحكمة وألفاظه القصار المنتخبة: « المرء محبوء تحت لسانه . قيمة كلِّ امرى ما يُحسِن . إعرف الحق تَعْرف أهله . العلم ضالة المؤمن . أغنى الغنى العقل ، وأفقر الفقر الحمش . الدنيا دار مَر إلى دار مَقَر ؛ والناس فيها رجلان ، رجل ابتاع نفسة فأعتقها ، ورجل باع نفسه فأو بقها (') . إذا قدرت على عدوك فاجعل الصفح عنه شكراً للقدرة عليه . الصبر مَطِيَّة لا تكبو ، وسيف فاجعل السفح شخرت البلدان بحب الأوطان . كفران النعمة لؤم ؛ وصحبة [ ٣٩ ] الأحمق شؤم . اتباع الهوى يَصُد عن الهدى . الحجر الفَصْبُ فى الدار رهن مخرابها . ماظفر مَن ظفر الإثم به . الغالب بالشر مغلوب » .

ومن كلام غيره :

« من الظّفَرَ تعجيل اليأس من المتنع . من لم يعرف شر ما يُولى لم يعرف خير من يعرف خير من يعرف خير من يعرف خير من المكريم الحريم محل . الموت في قواة وعن خير من الحياة في ذل وعجز . لا زُوَالَ للنعمة مع الشكر ، ولا بقاء لها مع الكفر . شفيع المذنب إقراره ، وتو بته اعتذاره . عُجبُ المرء بنفسه أحد حُسًاد

<sup>(</sup>١) أُهلكها. (٢) نبا السيف عن الضريبة ، كل ولم يقطع .

عقله . إمنَع الناس من عراضك ، بما لا يُنكرونه من فعلك . مَن أمّل أحداً هابه ، ومن قصَّرَ عن شيء عابه . جهل المرء بقدره ، إهلاك من لنفسه . الصبر حيلة من لا حيلة له . حَسْبُك من شر سماعه . أستر عورة أخيك ، لما يعرفه فيك . مَن خف على عدوه ، ثقل على صديقه . مَن أخيك ، لما يعرفه فيك . مَن خف على عدوه ، ثقل على صديقه . مَن أسرع إلى الناس بما يكرهون ، رَمَوه بما يعلمون وما لا يعلمون » . وهذا كثير يطول به الدكتاب ، وإنما ذكرنا بعضه ليكل على سائره إن شاء الله .

ومن الرسائل القصيرة الآتية على المعانى الكثيرة ، رسالة النبى صلى الله عليه وسلم إلى مُسَيِّلِهِ أَ<sup>(١)</sup> ، لما كتب إليه :

« من مُسَيْلِمة رسول الله إلى محمد رسول الله . أمَّا بعد ، فإن الله عن وجل قسَم الأرض بيننا ولكنْ قُرَيْشٌ قومٌ غُدُرٌ » . فكتب إليه : « من محمد رسول الله ، إلى مسيلمة الكذاب . أما بعد ، فإن الأرضَ لله يُورثها مَنْ يشاه من عباده والعاقبة للمتقين » .

ورسالة يزيد بن الوليد (٢) إلى مروان بن محمد (٦)، وقد بلغه عنه بعضُ التَّحَبُّس (١) عن بيعته ، فكتب إليه : « من عبد الله أمير المؤمنين يزيد بن الوليد ، إلى مروان بن محمد . أما بعد ، فإنى أراك تُقَدِّم رِجْلًا

<sup>(</sup>۱) هو متنبئ بنى حنيفة ، قتل يوم الىمامة فى الوقعة التى كانت بينه وبين خالد بن الوليد عام ۱۲ هـ .

 <sup>(</sup>٣) هو يزيد بن الوليد الحليفة الأموى المعروف بالناقس ، كان من خيرة بن أمية ، غير أن عهده لم يطل ، فقد توفى في نفس السام الذي تولى الحلافة فيه ، وهو عام ١٣٦ هـ.

<sup>(</sup>٣) هُو آخَرِ خُلْفًاء بني أمية ، وكان قبل الحُلافة أميراً على الجزيرة وأرمينية .

<sup>(</sup>٤) أى التمنع والنردد .

ونُوَّخِّرُ أُخرى . فإذا أتاك كتابى هـذا ، فاعتمِدْ على أيتهما شنت . والسلام » .

فصل المحسن بن وَهْب (١): « فأسألُ الله أن يُبَلِّغني أملي فيك ، فإنها [٢٩] دعوة على قصرها طويلة » .

ولسليان بن وَهْب (٢٠): « و إِنَّ الدُولَ إِذَا أُقبِلَتْ كَثَرَتِ الْهُدَّةِ و إِنَّ الْمُدَّةِ » . أُفَلَّتِ الْمُدَّةِ » .

ولأحد بن سليمان (٢): « والنَّم ثلاث : مُقيمة ، ومُتَوَقَّمة ، وعُيرُ وغيرُ عَنَسَة ؛ فرس الله لك مُقيمَها ، و بَلَّمْك مُتَوَقَّمَها ، وآتاك ما لم تحتسب منها » . وله أيضاً : « واعلم أنّ الحقّ لمن أصابه ، لا لمن أخطأه وقد أراده » . ولحمد بن عبد الملك (١) : « ولو لم يكن من فضل الشكر إلا أنه لا يُركى إلا بين نعمةٍ مقصورةٍ عليه أو زيادة منتظرة به . . . . » .

ولأبي الربيع (٥) إلى يحيي بن خالد (١٦) في اختيار العال: « وليس لك

(١) هو الحسن بن وهب بن سعيد الكاتب . كان يكتب لمحمد بن عبد الملك الزيات وزير المعتمم بالله ، وكان شاعراً بليغاً ، وقد مدحه أبو تمام بقصائد كثيرة ، وله معه مساجلات شعرية مدونة في كتب الآدب .

(٢) هو أبو أيوب سليان بن وهب ، أخو الحسن بن وهب الذى سبق التعريف به . كان فى أول أمره من كتاب الديوان ، ثم وزر للمهتدى بالله ، والمعتمد على الله العباسيين ؛ وكان عظيم الفضل ، غزبر الأدب ، بارعاً فى صناعة الحط ؛ وقد رثاه البحترى بمرثية جيدة . توفى عام ٢٧٢ ه .

(٣) هو فى أغلب الظن أحمد بن سليان بن وهب ، الذى سبق التعريف به .
 روى الطبرى فى تاريخه أنه لما أمر أبو أحمد الموفق فى عام ٢٦٥ بقبض أموال بنى وهب، استثنى من ذلك أحمد بن سليان المذكور .

(٤) هو محمد بن عبد الملك الزيات وزير المعتصم والواتق . وكان جباراً خشن الجانب ، فتله المتوكل على الله العباسي في ننور ابتكره محمد بن عبد الملك ليعذب فيه من يريد عذا به . (٥) هو في أغلب الرأى محمد بن يعقوب المعروف بأبى الربيع ولاه المتوكل المظالم عام ٢٣٧ كما روى الطبرى . (٦) كذا بالأصل ، ولم نعثر على هذا الاسم فيما ببن أيدينا من المراجع ولعسله محرف عن « يحيي بن خاقان » الحراساني مولى الأزد . روى الطبرى أن المتوكل ولاه ديوان الحراج عام ٢٣٤ هـ و مِذلك يستقيم قول المؤلف « ولأبي الربيع الح » .

أن تقول لربك: لم تجد، وأنت لم تجتهد ». ولابن مكرم (١): «وأسألك عفو إمكانك في حاجتي ، وأضمَنُ لك جُهدى في شكرك ». وفصل في تعزية: «وخير حواشي نِعَبك ما نفيد ووقاك ، أو بقي فسكل ك وفصل أخر: «والناس متقار بون حتى يحدُث لأحدهم غنى مُوسع ، أو فقر مُدْرِقع ، أو سُكر سلطان ، أو نبوة زمان ؛ أو خوف يتصل به خور ، أو أمن يدعو إلى بَطر (٢) ».

آخر فى فصل من كتاب : « ومن نكد الزمان أنّى ما عاشرتُ أحداً إلا أنزلتنى عِشْرتُهُ بين صَبْرِ على أذى أو فراق على قِلَى » . آخر : « والاعتذارُ منك تَفَتُّل ، ومِنَّا تَنَصُّل » .

ومن مُوجَز التوقيعات ("): وَقَعْ أَبُو صَالَحُ بِن يَزِدَاد (الله رَجَلُ الله رَجَلُ الْذَنب: «قد تَجَاوِزت عنك ، فإِن عُدتَ أعدتُ إليك ما صرفتُه عنك ». و إلى آخر و إلى آخر خافه: « ليس عليك بأس ، مالم يكن منك بأس » . و إلى آخر أدل بكفاية: « أدلل فأملت » فاستصغر ما فعلت ، تَنَلُ ما أمّات » . ووقع المأمون إلى عامل له شكى : « قد كُثرَ شاكوك ، فإمّا عدلت ، ووقع المأمون إلى عامل له شكى : « قد كُثرَ شاكوك ، فإمّا عدلت ، ولا يُعْطَوُ اعلى الشّغب ، ولا يُحُوّجُوا إلى الطلب » . ووقع في أمر الجند: « لا يُعْطَوُ اعلى الشّغب ، ولا يُحُوّجُوا إلى الطلب » . ووقع طاهر بن الحسين ("): « والله ائن همَهُ تُ

 <sup>(</sup>١) لعله ابن مكرم القاضى الذى روى الطبرى أنه ولى فداء الأسرى بين المسلمين والروم عام ٢٨٢ هـ.

 <sup>(</sup>٣) التوقيعات عندهم تعليقات الوزراء والرؤساء على ما يرفع إليهم من الرسائل
 والقصص ؟ وكانوا يتوخون فيها الإيجاز في اللفظ والبلاغة في المعنى .

<sup>(</sup>٤) هو أبو صالح محمد بن يزداد ، كان وزير الحليفة العباسي المستدين بالله الذي قتل عام ٢٥٢ هـ .

<sup>(</sup>٠) هو قائد جيوش للأمون في الحرب التي جرت بينه وبين أخيه الأمين ، وكان أديباً محباً المشمر ، ولاه المأمون خراسان سنة ٢٠٠ ، فكان بذلك مؤسس الدولة الطاهرية بها ، "وفي عام ٢٠٧ هـ .

لأفعلن ، ولئن فعلتُ لأبْرِ مَنَّ ، ولئن أبرمتُ لأحكمنَّ » . ووَقَع يحيي بن خالد (١) في نَكْبُتَه إلى رجل سأله عن حاله: « أحسن الناس حالاًفي النعمة مَنِ ارتبط مُقِيمَها بالشكر ، وأسترجع ماضِيَها بالصبر » . ووَقَع محمد بن خالد (٢) إلى عامل له: « أُجْرِ أُمورَ كَ على ما يَكْسِبُكُ (٢) الثناء ، و يَكْسِبُنا الدعاء ، وأعلمأنها أيام تنقضي ، وأعمار تنتهي ، فإما ذكر جميل ، أو خِزي طويل ». و إن رُمنا أن نأتى بكل ما سمعنا في هــذا الباب من مختصر الدعاء والوصايا ، وقصير التوقيعات والخطب ، طال علينا وشَغَلَنا عما إليه أجرينا . و إنما ذكرنا مثالاً يحتذي عليــه اللبيب ، ويستَنُّ (؛) به الأديب؛ فأما الحطب الطوال ، والرسائل الكيار ، فهي مدوية موجودة في كتب الناس. وبمن برع فى المعنيين من الإيجاز والإطالة ، فسلم فى الإيجاز من التقصير ، وفى الإطالة من الإمهاب والتكثير، وتقدّم الناس جميعاً في ذلك كَتَقدُّمه في سائر فضائله ، أمير المؤمنين عليه السلام ، وله من الخطب الطوال المشهورة : الزهراء ، والغرَّاء ، والبيضاء ، وغيرهنَّ ثما قد ُحمِل عنه ونُقِل إلينامن قوله . و إنما تحسُن الإطالة و بسطُ الكلام كما قلنا في تفسير الجل ، وتكرير الوعظ ، و إفهام العامّة . ويليق ذلك بالأثمة والرؤساء ومن يُقتدى به ويؤخذ عنه ؛ فأما العامّة والجهور فلا يليق ذلك بهم ، ولا ينبغي أن يتركوا يستعملونه ، فإنها لقاح التباين ، وسبيل الاختلاف ، وسبب التشتت . وقد رُوى أن عَمّاراً (٥) رحمه الله تكلم يوماً فأوجز ؛ فقيل له :

<sup>(</sup>۱) هو يحيى بن خالد البرمكي ، مؤدب الرشيد قبل الحلافة ووزيره المصرف لشئون الدولة بعد أن استخلف . نكبه الرشيد مع سائر البرامكة ومات في محبه عام ۱۹۰ه . (۲) هو في أغلب الرأى محمد بن خالد بن يزيد بن مزيد الشيباني . ويروى الطبرى أن المستعين قلده الثغور الجزرية عام ۲۰۱ وكان له بلاء في الفتن التي وقعت بالعراق عامئذ . (۳) بقال كسبه خيراً وأكسبه إياه ، والأول أفصح .

 <sup>(</sup>٤) أى يقتدى به .
 (٥) هو عمار بن ياسر ، أحد أجلاء الصحابة ،
 ومن أصحاب على عليه السلام ، قتل فى وقعة صفين عام ٣٧ ه .

« لو زدتنا »! فقال : «أَمَرَ مَا رسول الله صلى الله عليه وسلم باختصار الخطّب » . ولهذا المعنى قال شاعر الخوارج :

كُنّا أَنَاسًا على دين ففر قنا قَدْعُ (۱) الكلام وخلطُ الجِدِ بَاللَّهِ مِن الْحِدَالُ وأَعَناهُم عن الحَطَبُ ما كَان أَعْنَى رجالاً ضَلّ سعيهُم عن الجِدالُ وأَعَناهُم عن الحَطَبُ وبمن استعمل فى قوله وكتبه الإيجازَ والاختصار من القدماء ، ليهو ون بذلك حفظ كُتبه على من يُريد حفظها ، و يُقرِّب على ناقل كتبه وأقواله نقلها ، أرسطاطاليس و إقليدس (۲) ، فإنهما لم يأتيا فى شىء من كلامهما يقلها ، أرسطاطاليس و إقليدس (۱) ، فإنهما لم يأتيا فى شىء من كلامهما عما ينهيأ الأحد أن يختصره ، أو يأتى بمعناها بأقل من لفظهما . وممن أستعمل الشرح والإطالة منهم ليُفهم المتعلم ، ويُفصل المعانى المُتَفقم ، وكل قد قَصَد مَقصِداً لم يُرد جَالَيْنُوس (۱) و (۱) بوحنا (۱) النحوى . وكل قد قَصَد مَقصِداً لم يُرد به إلا النفع والحير .

ومن الأوصاف التي إذا كانت في الخطيب سُمِّي سديداً ، وكان من

<sup>(</sup>١) قذعه كمنمه رماه بالفحش وسوء القول .

<sup>(</sup>۲) عالم رياضي يونانى ، اشتهر بالإسكندرية على عهد بطبيبوس الأول ، (۲) عالم رياضي يونانى ، اشتهر بالإسكندرية على عهد بطبيبوس الذي تقل إلى المربية ، مرة للرشيد ، وأخرى للمأمون ، وتقله ثالثة نصيرالدين الطوسى فى القرن السابع .

<sup>(</sup>٣) طبيب يونانى يعتبر أشهر أطباء القدماء بمد ابفراط ؟ برع فى فن التشريح و ظائف الأعضاء ؟ وكان إلى جانب ذلك فياسوفاً يؤمن باله واحد و بالقضاء والقدر ، وقد ترجت كتبه إلى العربية زمن ازدهار المدنية الإسلامية ، ولد بمدينسة برغاموم بالسيا الصغرى عام ١٣٠٠م ، وتوفى بصقلية عام ٢٠٠٠م .

<sup>(</sup>٤) فى الأصل « أو » بدل واو العطف .

<sup>(</sup>٥) ويقال له أيضاً يوحنا فيلوبونوس ، فيلسوف يونانى إسكندرى ، عاش فى أواخر القرن الحامس الميلادى وأوائل السادس ، وعرف بالنحوى لتوفره على دراسة النحو والأدب ، وتنسب إليه طائفة كبيرة من الكتب الموضوعة فى اللاهوت والفاسفة . وبعض مؤرخى العرب يزعم أنه هو الذى طلب من عمرو بن العام أن يهبه ما فى مكتبة الإسكندرية من الكتب فلم يفعل عمرو وأحرقها باذن الحليفة عمر . وهذا كله وهم وخطأ .

العيب معها بميدا ، أن يكون في جميع ألفاظه ومعانيه جارياً على سجيّته غير مَستَكرهِ لطبيعته ولا متكلِّف ما ليس في وسعه ؛ فإنَّ التكلُّف إذا ظهر فى الكلام هَجَّنه وقَبَّح موقعَه . وحسبُك من ذمَّ التكلف أن الله عن وجل أمر رسوله صلى الله عليه وسـلم بالتبرؤ منه ، فقال : « قُلُ مَا أُستَلُكُمُ عَلَيْهِ مِنْ أُجْرِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ » (١). وألا يظن أن البلاغة إنما هي الإغراب في اللفظ والتعمُّق في المعنى ، فإن أصلَ الفصيح من الكلام ما أفصح عن المعنى ، والبليغ ما بَلَغَ المراد ؛ ومن ذلك اشتقا . فأفصح الكلام ما أفصح عن معانيه ولم يُحُوُّ ج السامعَ إلى تفسير له ، بعد ألَّا يَكُونَ كَلَامًا سَاقَطَا أَو لَالْغَاظَ الْعَامَّة مشبَّها . وَلَذَلْكُ قَالَ بَعْضُهُمْ فى وصف البلاغة : « هي أن يتساوى فيها اللفظ والمعنى ، فلا يكون اللفظ أسبق إلى القلب من المعنى ولا المعنى أسبق إلى القلب من اللفظ » . وليس يُنكَر مع ذلك أن يُكلِّم أهلُ البادية بما في سجيتها علمُه ، ولا ذوو الأدب بما في مقدار أدبهم فهمُه ؛ و إنما يُنْكُر أن تُكلِّمَ الحاضرةُ والمولدون من الغريب بما لا يعرفون و بما هم إلى تفسيره محتاجون ، وأن تُكلِّم العامةُ السخفاء بما تُكلِّمُ به الخاصَّةُ الأدباء ، و إنما مَثَلُ من كلِّم [ ٤١ ] إنسانًا عَا لَا يَفْهُمُهُ وَ بَمَا يَحْتَاجُ إِلَى تَفْسِيرُ لَهُ كُمُثُلِّ مَنْ كُلِّم عَرَبِيًّا بالفارسية لأن الكلام إنما وُضع ليعرف به السامع مرادَ القائل ، فإذا كله بما لا يعرفه فسواء عليه أكان ذلك بالعربية أم بغيرها . فما جرى في هذا الباب مجراه المهود ، وسُاك به سبيلُه المفصود ، وأنى به طريقُه المحمود ، قول طَخْفةً ـ ابن زُهَير النّهدِيّ لرسول الله صلى الله عليه وسلم في كلام له طويل أغرب فيه : « ولنا نَعَمْ ۚ هَمَل ۗ أغفال ، ما تَبِضُّ بِبِلَال ؛ ووَ قِير ۗ قليل ُ الرِّسْل

<sup>(</sup>۱) سورة س .

كثيرُ الرَّسَل ، أصابتها سنة حراء مُوْزَلة ليس لها عَلَل ولا نهل ه فقال النبي صلى الله عليه وسلم : « اللهم بارك له في مخضها ونَحْضها ومَدْقها ؟ واحبس راعيها في الدَّثر ، بيانع الشّر ؛ وافْجُر له الشّد ، وبارك له في المال والولد » (۲) في كلام له طويل . وكقول الآخر له في بعض سؤاله إلياه : أَيْدَالِك (۱) الرجل امرأته يا رسول الله ؟ » قال : « نعم ، إذا كان مفرّحا » (۱) . فهذا كلام من السائل والمسئول والقائل والجيب ، حسن مأثور ، لأنه مفهوم بين من يخاطب به . و إنما يُستنكر من ذلك الموضوع عشر موضعه والمخاطب به غير أهله ؛ كقول أبي علقمة (۱) النحوي وقد عثر فسقط فاجتمعت عليه العامّة ، فقال : «ما بالكم تتكا كئون (۱) على على أخر من أهل زماننا : « كنت في عقابيل (۱) من على فتافحت أخر من أهل زماننا : « كنت في عقابيل (۱) من على فتافحت بالمعقشكيل » (۱) ، فهذا وشبهه منكر قبيح لا ينبغي أن يستعمله ذو عقل بالعَفْشكيل » (۱) ، فهذا وشبهه منكر قبيح لا ينبغي أن يستعمله ذو عقل

<sup>(</sup>۱) طخفة بن زبرير النهدى ، وأورده ابن الأثير «طهفة» بالها، ، وفد على الرسول عام ۹ هـ . أغفال أى غير مرعبة لأعواز النبات ، ما نبض ببلال أى ما يقطر منها لبن ، الوقير الغنم ، الرسل بكسر الراء وسكون السين اللبن ، والرسل بفتج أوله وثانيه من الإبل والغنم ما بين عشرة إلى خسة وعشرين ، وسنة حراء أى شديدة ، مؤزلة من آزلت السنة أتت بالأرل وهو الضيق والشدة ، العال الشرب بعد الشرب ، والنهل محركة أول الشرب .

<sup>(</sup>۲) المحض اللبن الخالص ، النحض اللحم ، وفى رواية ابن الأثير « مخضما » بالميم والحاء ، والمحض تحريك السقاء الذى فيه اللبن ليخرج زبده ، والمذق الزج والحاط ، الدثر المال السكثير ، والمراد به هنا الخصب وكثرة النبات ، أفجر ، فجر الماء وفيره أساله ، الثمد الماء القليل . (٣) يدالك يماطل (٤) المفرح الذى أتقله الدين . (٥) هو أبو علقمة النحوى التمسيرى ، أصله من واسط ، واشتهر في النصف.

<sup>(</sup>ه) هو ابو علقمه النحوى التمسيرى ، اصله من واسط ، واشتهر فى النصف الثانى من الفرن الأول الهجرى ، وقد ترجم له يانوت فى الجزء الحامس من كتابه معجم الأدباء وأورد أخباراً عجيبة عن نقمره فى اللغة وولعه بحوشى الكلام .

 <sup>(</sup>٦) تنجمعون . (٧) الجنة الجنون . (٨) تفرقوا .

<sup>(</sup>٩) واحدها عقبول وهو بقية المرض. (١٠) العفشليل الكساء الغليظ.

صحيح . وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إياكم والتَّشادُق » (١) . وقال : « أبغضُكُم إلىّ الثرثارون المتفيهقون » (٢٠) . وقال : « من بدا جغا » ومن أوصاف البلاغة أيضاً السجع في موضعه ، وعند سماحة القريحة [٢٤١] به ، وأن يكون في بعض الكلام لا في جميعه . فإن السجع في الكلام كمثل القافية في الشعر، و إن كانت القافية غير مستغنّى عنها والسجم مستغنّى عنه ؛ فأما أن يلزمه الإنسان في جميع قوله ورسائله وخُطَّبه ومناقلاته فذلك جهل من فاعله ، وعِيّ من قائله . وقد رُويتُ الكراهية فيه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فروى أنَّ رجلاً سأله فقال : « يا رسول الله أرأيت مَنْ لا شَرِب ولا أَكُل ، ولا صاح فاستهل (٢) ، أليس مثل ذلك يُطَلُّ ٢ ه (١) قال فقال : « أُسَجْعُ كُسجِعُ ( ) الجاهلية ! ؟ » و إنما أنكر صلى الله عليه وسلم ذلك ، لأنه أتى بكلامه مسجوعا كله ، وتكلف فيه السجع تكلف الكمَّان . وأما إذا أتى به في بعض كلامه ومنطقه ولم تكن القوافي مختلفة متكلفة ، ولا مُتَمَعَّلَةً (٦) مُستكرَهة ، وكان ذلك على سجية الإنسان وطبعه ، فهو غيرٌ منكر ولامكروه ؛ بل قد أتى في الحديث : «ويقول العبد مالى مالى ، وما له من ماله إلا ما أكل فأفنى ، أو لبس فأبلى ، أوأعطى فأمضى » . وبما تكلّم به بعض أهل هذا المصر فأتى بالسجع فيه محوداً ، ومن الاستكراه بعيدا ، قوله : « والحمد لله الذي ذَخَر المِنْهُ الله ، وأُخّر ها

<sup>(</sup>١) أن يلوى الرجل شدقه للتفصح ـ

<sup>(</sup>٢) هم المتوسعون في الكلام من غير احتباط واحتراز .

<sup>(</sup>٣) استهل الصبي رفع صوته عند ولادته .

<sup>(</sup>٤) يطل، أي لا تدفع ديته ، ويعرف هذا الحديث بحديث الجنين .

 <sup>(</sup>a) كذا في البيان والتبين . وفي الأصل : « كسجم في الجاهلية » بزيادة كلة

الق€.

<sup>(</sup>٦) أى محتالا لما .

حتى كانت منك ، فلم يَسبقك أحدُ إلى الإحسان إلى . ولم يحاضك أحدُ فى الإنعام على ؟ ولم تتقسم الأيادى شكرى فهو لك عتيد . ولم تُخلق المِننُ وجهى فهو لك مصون جديد ؛ ولم يزل ذِمامي مضاعا حتى رعيته ، وحتى مبخوساً حتى قضيته ؛ ورفعتَ من ناظرى بعد انخفاضه ، و بسطتَ من أملى بعد انقباضه ؛ فليس أعتَدَّ يداً إلا لك ، ولا منَّــة إلا منك ، ولا أُوَجِّه رغبتي إلا إليك ، ولا أتكل في أمرى بعد الله إلا عليك ، فصانك الله عن شكر من سواه ، كاصنتني عن شكر من سواك » . ومما يُباين هذا بما وُضع غيرَ موضعه قولُ صديق لنا في فصل من رُقعة إله . « ورزقني عدلَك ، وصرف عني خُذْلُك » . وقوله أيضاً : « ولقد جَات عندى بابن فلان المصيبة ، وعظمُت الشُّصيبة» (١) . وقول آخر في صدر زُقعة : «أطال الله بقاءك لي خصيصاً ، ولأو دّائك فيصوصاً » (٢) . ولقد شهدتُ من ة ان النُّسْتَرَى (٣) وكان يتفعّر في منطقه ، و يطلب السجع في كتبه ، ويستعمل الغريب في ألفاظه ، وقد لتي امرأة عجوزاً فقال لهـا « خَلَّى عن سنَّن الطريق يا قَحمة! » ؛ فظنت أنه قال لهـا : « يا قحبة! » فتعلَّقت به وصاحت : « يا معشر المسلمين! نصراني يقول لمسلمة يا قحبة ! » ، فأخذته الأيدى والنعال حتى كاد أن يَتْأَفّ . ولوكان لزوم السجم في القول والإغراب فيه وفي اللفظ هما البلاغة لكان الله

<sup>(</sup>١) الشميبة الشدة والجدب.

<sup>(</sup>٢) لم نعثر على معنى قوله « فيصوص » ولعله لفظ موضوع للاعزاز والتدليل .

<sup>(</sup>٣) فى الأصل « البسترى » بالباء . قال فيه صاحب الفهرست : « وهو سعيد ابن إبراهيم التسترى ... وكان نصرانيا قريب العهد ، من صنائع بنى الفرات هو وأبوه ويلزم السجع فى مكانباته » . وكونه من صنائع بنى الفرات يفيد أنه عاش فى أواخر القرن الثالث وأوائل الرابع .

عن وجل أولى باستمالها في كلامه الذي هو أفضل الكلام ، ولكان النبي صلى الله عليه وسلم والأئمة المهديّون (١) قد استعملوها ولزموا سبيلَهما وسلكوا طريقهما ؛ فأما ولسنا واجدين فيا في أيدينا من كلامهم استعال السجع والغريب إلا في المواضع اليسيرة ، فهم أولى بأن يُقتَدَى بهم و يحتَذَى بمنهاجهم ممن قد نبت في هذا الوقت من هؤلاء الذين ليس معهم من البلاغة إلا ادّعاؤها ، ولا من الخطابة إلا التحلّي باسمها .

ومما يزيد فى حسن الخطابة وجلالة موقعها جهَارة الصوت ، فإنه من أجل (٢٠) أوصاف الخطباء . ولذلك قال الشاعر :

جَهِيرُ الكلامِ جهير العُطا س شديدُ النّياطِ جهيرُ النّغُمُ (٢) وقال آخر:

إن صاح يوماً حَسِبتَ الصخرَ منحدراً والربحَ عاصفةً والموجَ يلتطمُ وذم آخر بعض الخطباء برقة الصوت وضآلته فقال:

ومن عَجِبِ الْأَيَّامِ أَن قَتَ خَاطِبًا وَأَنتَ ضَلْيلُ الصوتِ منتفخُ السَّحْرِ (\*) وليس يلنفت في الخطابة إلى حلاوة النَّغْمة إذا كان الصوت جهيراً ،

لأن حلاوة النغمة إنما تُراد في التلحين والإنشاد دون غيرها. وليس ينبغي [٢٤٦] للخطيب أن يَحْصَرَ عند رَمْي الناس بأبصارهم إليه ، ولا يعبأ بالكلام عند إقبالهم عليه. فقد رُوي أنَّ عثمان رضي الله عنه لما بويع له ، صَعِد المنبرَ فَحَصِر وأَرْتَجَ عليه (٥) ، فقال : « أيها الناس إنكم إلى إمام عادل أحوجُ منكم إلى إمام قائل . وأن أبا بكر وعركانا يُعِدَّانِ لهذا التقام

<sup>(</sup>١) يريد المؤلف أئمة الشيعة الاثنى عشرية لأنه كما يؤخذ من قرائن كثيرة في هذا الكتاب كان على مذهب هذه الفرقة . (٢) في الأصل : « أحد » .

<sup>(</sup>٣) نباط القلب عرق غليظ نبط به القلب إلى الوتين .

<sup>(</sup>٤) انتفخ سمعره بفتح السين أى عدا طوره وجاوز قدره . ومن معانى السعر أيضا الرئة . يفول إن رئته سدت فراع صدره فضؤل صوته .

 <sup>(</sup>٥) أرَّج عليه بالبناء المجهول استغلق عليه الكلام .

مَقَالًا ، وستأتيكم الخطبةُ على وجهها إن شاء الله » . وأَرْتَجَ على آخر وقد رَقِي المنبرَ فنزل وأنشأ يقول :

فَالِاً أَكُن فَيكُم خطيباً فَإِننى بسينى إذا جَدَّ الوَغَى لخطيبُ فكان يقال: لو قاله وهو على المنبركان من أخطب الناس. وقد استعاذ الشاعر من الحَصَر والعِيِّ فقال:

أعِذنى رَبِّ من حَمَر وعِي ومن نَفْسِ أُعالجها عِلاجا وينبغى له أن يَتَقِي خَيانَة البديهة فى أوقات الارتجال ، ولا يغره انقياد القول له فى بعض الأحوال ، فيركب ذلك فى سائر الأوقات وعلى جيع الحالات . فإن وَثِق بانقياد القول له ومسامحته (۱) إياه ، فأتى بالبديهة عما يأتى به غيره بعد الروية ، فذلك الخطيب الذي لا يُعادله خطبب ، والأديب الذي لا يُعادله خطب ، والأديب الذي لا يُوازيه أديب ؛ وبذلك وصف الشاعر بعضهم فقال : قَهَرَ الأمورَ بديهة كَويِيَة من غيره وقريحة كتَجَارِب وأن يُقِلِّ النَّيَحْنُح ، والسُّعال ، والعبث باللحية ؛ فإن ذلك عنده من حلائل العي ، وفيه يقول الشاعر :

ومن الكبائر مِقْوَلَ مُتَتَعْتِع ﴿ حَمَّ التنحنح مُتَعَبِّ مبهورُ (٢) ومما يدل أيضاً عندهم على الحَصَر وتَصَعَّب القول وشدّته على القائم به ، العَرَق ؛ قال الشاعر :

لله دَرَّ عام إذا نَطَقُ فَى حَفْلِ أَملاكِ وَفَى تلك الحِلَقُ لِللهِ وَفَى تلك الحِلَقُ لِيسَ كَفُوم يُعرَفُون بالسرق (٢) من كل نَضَّاح (١) الذَّفَارِي (٥) بالعَرَق

 <sup>(</sup>١) أى مساهلته ومواتاته .
 (٢) أى منقطع النفس من الإعياء .

<sup>(</sup>٣) سرنت مفاصله كفرح متعفت . ﴿٤) نضعت القربة كمنع رشعت .

<sup>(</sup>٠) واحدتها ذفري ومي العظم الشاخس خلف الأذن .

و يُرْوَى أن يزيد بن عُمَر بن هُبَيْرَةَ (۱) تكلّم بحضرة هشام (۱) فأحسن ؛ فقال الأبرش فأحسن ؛ فقال الأبرش الكلبي (۱) : « ليس هناك ، أمَا ترى جبينَه يَرْشَح لضيق صَدْره ! » ؟ فقال له يزيد : « ما لذلك رَشَح ! ولكن لقعودك فى هذا الموضع » . وكانوا [ ٤٣ ] يَتَعَاطُون سعة الأشداق وتبيين مخارج الحروف ، و يمتدحون مذلك و بطول اللسان و يَعُدّونهما من آلات الخطابة ؛ قال الشاعى :

تَشَادَقَ حَتَى مَالَ بِالقُولِ شَدِّقَهُ وَكُلُّ خَطَيْبِ لَا أَبَا لَكَ أَشْدَقُ

ورُوى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال لحسان : « ما بقى من لسانك ؟ » فأخرجه حتى ضرب بطرَ فه أرنبتَه (٤) ، ثم قال : « والله ما يَسُرُّني به مِقْوَلُ (٥) من مَعَد . والله لو وضعته على صخر لَفَلقه أو على شَعَرَ لَحَلَقَه » .

و ينبغى الخطيب ألا يستعمل فى الأمر الكبير الكلامَ الفطير (٦) الذى لم يُخَمِّرُه (٧) التَّدَبُر والتفكير ؛ فيكون كما قال الشاعر :

وذى خَطَلَ (٨) فى القول يحسب أنه مصيب وما يَعْرِضْ له فهو قائلُهُ بل يكون كما قال الآخر:

وَقُوفُ لَدى الأمر الذى لم يبن له و يمضى إذا ما شَكَّ مَنْ كان ماضيا وأن يكون لسانه سالما من العيوب التي تشين الألفاظ ، فلا يكون

<sup>(</sup>۱) ولى العراق للأمويين من عام ۱۲۸ ه وقتسله العباسيون غدرا بواسط عام ۱۳۲ ه . (۲) هو هشام بن عبد الملك بن مروان الحليفة الأموى المشهور . ولى الحلافة من عام ۱۰۰ إلى عام ۱۲۰ ه . (۳) حاجب الحليفة هشام وكان يتى برأيه ويستشيره . (۵) طرف الأنف . (۵) لسان .

<sup>(</sup>٦) الفطيركل ما أعجل عن الإدراك والنضج . (٧) لم ينضجه .

<sup>(</sup>A) الكلام الفاسد الكثير.

ألثغ (١) ، ولا فأفاء (٢) ، ولا ذارئة (٣) ، ولا تمتاماً (١) ، ولا ذا حُبِسة (٥) ولا ذا لَعَف (١) ؛ فإن ذلك أجمع بما يذهب ببهاء الكلام ، ويهجِّن البلاغة ، وينقص حلاوة النطق . وقد ذُكر أن واصل بن عَطاء (٢) كان قبيح اللّغة على الراء ، وكان إلى المناقلات (٨) وارتجال الخطب لأهل نجلته ومستحسى دَءوته محتاجا ، فراض لسانه حتى أخرج الراء من منطقه ؟ وخطب خطبة طويلة تدخل فى عدّة أوراق لم يلفظ فيها بالراء ؟ فكان بما يُعَدّ من فضائله وعجيب ما اجتمع فيه . ويرُ وى أن زيد بن على (٩) رحمه الله خطب بعد خطبة خطبها الجُمَحى (١٠) فأحسنها وأجادها ، إلا أن الجمعى كان بأسنانه فَلَجُ (١١) شديد ، فكان يُصَفِّرُ في كلامه ؟ فلما تساوى كلامهما فى الوزن وحسن النظم وإصابة المعنى وسلم زيد بن على رحمه الله من الصغير الذي كان في كلام الجمعى ، فضل عليه ؟ فقال عليه ؛ فقال عبد الله بن معاوية بن جعفر (١٦) يصف خطبة زيد :

<sup>(</sup>١) الألثغ الذي لا يستطيع أن يتكلم بالراء .

<sup>(</sup>٢) الفأقآء الذي يكثر ترداد الفاء إذا تكلم .

<sup>(</sup>٣) أى ذا عجلة في الكلام وتلة أناة وقبل الرتة أن يتملب اللام ياء .

 <sup>(</sup>٤) التمتام من يردد التاء في كلامه . (٥) الحبسة تعذر الكلام عند إرادته .

<sup>(</sup>٦) اللغف فى الكلام ثقل وعى مع ضعف ، ورجل ألف أى عبى بطىء الكلام إذا كلم ملاً لسانه فه . (٧) هو مؤسس مذهب الاعتزال وأحد الأئمة البلغاء المتكلمين فى علوم الكلام وغيره . ولد عام ٨٠ هـ وتوفى سنة ١٨١ هـ .

 <sup>(</sup>A) المحادثات ، يقال ناقلت فلانا الحديث إذا حدثته وحدثنى .

<sup>(</sup>٩) هو زید بن علی بن الحسین بن علی بن أبی طالب . خرج علی بنی أمیة عام ۱۲۱ ه وقتل بالكوفة سنة ۱۲۲ ه . وإلیه تنسب الشیعة الزیدیة المعتبرة أكثر فرق الشیعة اعتدالا . (۱۰) لم نعثر علی ترجمة للجمعی هذا . ولعله الجمعی الذی یستد إلیه یافوت بعض أخبار أبی علقمة النحوی (معجم الأدباء ج ه ص ۷۳)

<sup>(</sup>١١) الفلج تباعد ما بين الثنايا والرباعيات ، يقال رجل أفلج وامرأة فلجاء . .

<sup>(</sup>۱۲) هو عبدالله بن معاوية بن جغر بن أبي طالب الذي خرَّ ج على الأمويين بالمشرق وقتل عام ۱۲۷ هـ .

قَلَّتْ قوادحُها (١) وتَمَّ عديدُها فله بذاك مَزيَّةٌ لا تُشكُّرُ فهذه نجل ما يُحتاج إليه في الخطابة إذ كانت مسموعة . فأمّا الرسائل فهي مستغنية عن جَهارة الصوت وسلامة اللمان من العيوب ، لأنها بالخط ، فتحتاج إلى أن تشاهد ويُساعد حسنَها حسنُ الخط ؛ فإن ذلك يزيد في بهائها و يُقَرِّبها من قلب قارئها . والأصل في الخط أن تكون حروفه بَيِّنة قائمة ، ومن الإشكال بعيدة سالمة . ثم إن كان مع صحته وبيانه حلواً حسنا كان ذلك أزيد في وصفه . وألَّا بُسْتعمل به التخفيفُ الذي يُعَمِّيه إلاّ مع من جرت عادته بقراءة مثل ذلك واستعاله ، كنحو ما جرت عادة الكتاب في تعليق الميم ، و إقامة الكاف وتصيير شكلة<sup>(٢)</sup> عليها تفرُق بينها و بين اللام ، ومد السين وتصيير شكلة عليها ، أو تنقيط ثلاث نقط من تحتما ، فإن استعال ذلك مع من جرت عادته باستعاله كاستعال الغريب مع من يفهمه ؛ واستعال إقامة الحروف على حقائقها وأصول أشكالها كاستعال المعهود من الكلام المصطلح عليه مع ساثر الناس . وألَّا يَمُدُ الحروف التي لم تجرِ العادة بمدها ؛ فإن أبا أيوب (٢) رحمه الله كان يقول: « المَدَّة في الخط في غير موضعها لحن في الخط » . وأن يتفقد قلمه بقَطَّه (1) وتسويته ؛ فإن أبا أيوب رحمه الله كان يقول : « القلم الردى. كالولد العاق » . وبما يزيد الخطّ حسنا ، ويُمَـكُن له فى القلوب موضعًا ، شِدَّةُ سواد المداد وجودةُ إلاقةِ (٥) الدواة ، فإنه يَجرى

<sup>(</sup>١) عيوبها.

<sup>(</sup>۲) فى الأسل : « وتصييركل شكلة » بزيادة كلة « كل » .

<sup>(</sup>٣) سبق التعريف به فی س ١٠١ .

<sup>(</sup>٤) الفط بنتج أوله القطع عرضا .

 <sup>(</sup>٥) إصلاح ليقتها ومدادها .

[ 1 1

من الخطّ مجرى القطن من الثوب ؛ فهتى كات القطن ردى الجوهم ، لم ينفع النسّاج َ حِذْقُه ، ووضع من الثوب سوء جوهره ، و إن أحكم الصانع صنعتَه .

## باب في اختيار الرسول

والذي يحتاج المُرْسِل في الرسول ، حتى يكون عنــد ذوى العقول لبيباً ، ومن الصواب قريباً ، أن يختاره حتى يكون أفضل مَنْ بحضرته فى عَقْله ، وأدبه ، وضَّبْطه ، وعارضته (١) ، ودينه ، ومُرُوءته . فقــد كان يقال : « ثلاثة تدلُّ على أهلها : الهدية على المُهدى ، والرسولُ على المرسِل ، والكتابُ على الكاتب » . وكان يقال : « رسول المر، مكانَ رأيه ، وكتابه مكان عقله » . ولذلك جعل الله عن وجل رسلَه أفضلَ خَلْقه ، وأخبر أنهم اصطفاهم على العالمين وقال : ﴿ أَلَّهُ ۚ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ ۗ رَسَالَتُهُ » (٢) . و إنما وجب أن يختار العاقلُ رسولَه لأنه قد أقامه فيما يؤدِّيه عنه مُقامَه ؛ فعليه أن يجعله أفضلَ مَنْ بحَضْرته ؛ وعلى الرسول أن يؤدى ما نُحمَّل ، كما قال الله عن وجل : « فإنَّما عَلَيْهِ مَا نُحمَّلَ » (٣) . وَكمَّا قال: « فَهُلُ عَلَى الرُّسُلِ إِلاَّ الْبَلاَّغُ المُبِينِ » ( )، و إنما وجب عليه البلاغ لأنَّ الرسالَة أمانة ، فعليه أن يؤدِّيها ، لأن الله عن وجل يقول : « إنَّ اللهَ عَأْمُوْ كُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾ ( ) . وليس للرسول أن يزيد في الرسالة ، ولا أن ينتقص منها ، لأن ذلك خيانة للأمانة ، إلا أن يكون

 <sup>(</sup>١) العارضة قوة الـكلام وتنقيحه . ورجل ذو عارضة أى ذو جلد وصراحة وقدرة على الـكلام .
 (٢) سورة النور .
 (٤) سورة النحل .

المرسِل قد فوَّض إليه أن يتكلِّم عنه بما رأى . وقد قال الشاعر : فإن كنتَ في حاجةٍ مُرْسِلاً فأرسلُ حكمًا ولا تُوصه و إنما أمر بذلك لأنَّ الحكيم إذا وَصَّيته لم يتجاوز وصَّيتَك و إن كان الرأى عنده خلافهًا ؛ فريما صراك بترك الأصوب عنده واتباع أمرك ، ولا لوم عليه في ذلك ، و إذا فوضت إليه عَمِل بحكمته ورأيه . وقد رُوى فى هــذا للعنى أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم وجَّه عليًّا عليه السلام فى بعض أُموره فقال له : « أكون يا رسول الله فى الأمر إِذا وجّهتنى كالسِّكة (١) المُحاة إذا وُضِعت للميسَم (٢) ، أو يَرَى الشاهدُ ما لا يرى الغائب؟ » ؛ ففوَّ ض إليه لما رأى منه خيرا ووثيق برأيه ؛ وقال لغيره من ساثر الناس: « نَضْر اللهُ أمراً سَمِم مقالتي فَوَعَاها وأدَّاها » ، ولم يفوَّض إلبهم لقلَّة ثقته بهم . فعلى العاقل أن يستشعر هــذا المعنى في رُسُله . فإذا أرسل مَن ْ يَثِق بأمانته وعقله ، فو ض إليــه أن يقول عنه ما يراه أولى بالصواب عنده ؛ وإذا لم يكن بهذه المنزلة إلا أنه أفضل مَن يقدِر عليه الموقت وَصَّاه ألا يتجاوزَ قولَه . وعليه أن يتخيَّر من الرسل من لا تكون فيه العيوب التي نذكرها أو بعضُها ، وهي : الحدَّة ، فإن صاحبها ربما فقد عقلَه ، وليس من الحزم أن يُقيم الإنسان مقامه من يفقد عقلَه . والحسد ، فإنّ صاحبه عدو نم الله عن وجل ولا يحبّ أن يرى لك ولا لغيرك حالاً مستقيمة ؛ ومتى رأى شيئاً من ذلك حمله حسدُه على أن يُفسده . والغفلة ، فإن صاحبها لا يضبط ما يحمله عنك ولا يعود به إليك . والعجلة ، فإن صاحبها لا يضع الأشياء على مواضعها و يسبق بها أوقاتَ فُر صتها . وقد

<sup>(</sup>١) السَكَة المحياة الحديدة المتقدة . (٢) أى وضعت السَكَى أو النقش كمَّا يفسل عند نقش الدراهم .

قيل: « رُبُّ عَجَلَة تَهَبُ رَيْثًا » (١) . وقال الشاعر:

قد يدرك المتأتى بعض حاحته وقد يكون مع المستعجل الزللُ والنميمة ، فإنها تفسد الإخاء ، وتُكدِّر الصفاء ، ولا يتم معها أمر ، ولا تنجح لمستعملها طلبة ؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « إستعمنوا على نُجْح حوانجكم بالكتمان » ؛ فمن خالف ذلك كان بعدم النوفيق جديراً ، وبالحرْ مان حقيقاً . والكذب ، فإنه مجانب للإيمان ، وليس لكذوب رأى ، وإذا اعتمد الإنسان في أمره على من يكذبه ، كان في ذلك شيئه وعطبه . والضجر ، فليس للضجور صبر على حفظ الأسرار في رسالة ولا تأدية أمانة . والعجب ، فإن صاحبه منه في غرور ، وربما حمله على أن يخالفك فيا يَضُرُّ بك فيه . والهَذَر ، فإن مَنْ كثر كثر كلامه كثر سَقَطُه ومن أسقط "كان مُخراه ، عزاه ، مغزاه .

فإذا سلم الرسول من هذه العيوب ، وكان مع ذلك أديباً أو مقارباً لوصف الأديب ، بلّغ للمرسل بإذن الله مراده ، وأمن ضره وفساده . فهذه نحمدة ما يُحتاج إليه فى اختيار الرسول . و إن اتّفق للمرسل مع ذلك أن يكون الرسول مقبول الصورة ، حسن الاسم ، كان ذلك زائداً فى توفيق الله عن وجل . وقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يسأل الوافد عن اسمه ، فإن كان حسناً تفاءل به وأعجبه ، وإذا كان مكروها غيره .

وعلى الذى تُوَّدى إليه الرسالةُ أن يسمَها ، ولا يلوم الرسولَ إن أغلظ له فيها ، فليس على رسول لوم . فإن أحب أن يقابله بمثل رسالته

<sup>(</sup>١) الريث الإبطاء .

<sup>(</sup>٢) السقط محركة الحطأ في الفول والحساب . وأسقط في كلامه وسقط أخطأ .

فَمَلَ . فَقَدَ أَبَاحَهُ اللهُ ذَلَكَ بَقُولُهُ : ﴿ فَمَنَ أَعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْ مَا أَعْتَدُوا عَلَيْ مَا أَعْتَدَى عَلَيْكُمْ ﴾ (١) ؛ فإن أمسلك وعفا ، فالعفو أقربُ للتقوى ، وأولى بالرأى عند ذوى الحجا .

### ماب فيه الجدل والمجادلة

وأما الجَدَل والحجادلة فهما قول 'يقصد به إقامة الحجة فيا اختلف فيه اعتقادُ المتجادلين . و يستعمل في المذاهب ، والديانات ، وفي الحقوق ، والحصومات ، والتنصُّل (٢) في الاعتذارات ، ويدخل في الشعر وفي النثر .

وهو ينقسم قسمين: أحدها محود، والآخر مذموم، فأمّا المحمود فهو الذي يُقصد به الحق ويُستعمل به الصدق. وأما المذموم في أريد به الماراة والغلبة ، وطلب به الرياء (٣) والسّمعة (٤) . وقد جاء في القرآن مدح ما ذكرنا أنه محمود، وذم ما ذكرنا أنه مذموم، وتواتر فيه قول الحكاء وألفاظ الشمراء ؛ فقال الله عن وجل : ﴿ وَلَا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكَتَابِ إِلّا بِالّـتِي هِي أَحْسن ﴾ (٥) . وقال : ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ الْكَتَابِ إِلّا بِالّـتِي هِي أَحْسن ﴾ (٥) . وقال : ﴿ وَقَاتِ حُجْمَنا آ تَمْناها أَتْحَاجُونِي فِي الله وَقَدْ هَدَانِ ﴾ (١) . وقال : ﴿ وَتِلْكَ حُجْمَنا آ تَمْناها أَتُحَاجُونِي فِي الله وَقَدْ هَدَانِ ﴾ (١) . وقال : ﴿ وَتِلْكَ حُجْمَنا آ تَمْناها الله وَقَدْ هَدَانِ ﴾ (١) . وقال : ﴿ وَتِلْكَ حُجْمَنا آ تَمْناها الله وَقَدْ هَدَانِ ﴾ (١) . وقال : ﴿ وَتِلْكَ حُجْمَنا آ تَمْناها الله وَقَدْ هَدَانِ ﴾ (١) . وقال : ﴿ وَتِلْكَ حُجْمَنا آ تَمْناها الله وَقَدْ هَدَانِ ﴾ (١) . وقال : ﴿ وَتِلْكَ حُجْمَنا آ تَمْناها الله وقال اله وقال الله وقال المؤلِّن الله وقال الله وقال الله وقال الله وقال الله وقال الهور وقال الله وقال الهور الله وقال الله وقال الله وقال الله وقال الله وقال الله وقال الهور وقال الهور اللهور وقال اللهور وقال اللهور اللهور اللهور وقال الهور اللهور اللهور

<sup>(</sup>١) سورة البقرة . (٢) التنصل التبرؤ من جناية أو ذنب .

<sup>(</sup>٣) الرباء إظهار خلاف الواقع .

<sup>(</sup>٤) السمعة ما نوه بذكره ليرى ، أى قصد الشهرة .

<sup>(</sup>٥) سورة العنكبوت .

<sup>(</sup>٦) سورة النحل . (٧) سورة الأنعام .

إِبْرَاهِمَ عَلَى قَوْمِهِ » (١) . و بذلك تَعَبّد (٢) أنبياءه وصالحي عباده ، فقال عن وجل: « أَدْعُ إِلَى سَبِيل رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بالُّتي هِيَ أُحْسَنُ » (٣) . وقد أجمعت العلماء وذوو العقول من القدماء على [٢٤٠] تعظيم مَن أفصح عن حُجَّته وبيّن عن حقِّمه ، واستنقاصِ مَن عجزَ عن إيضاح حقه وقصّر عن القيام بحُجَّته . ووصف الله عز وجل قريشاً بالبلاغة في الحجة ، واللَّدَد ( عني الخصومة ، فقال : « وَتُنْذِرَ بِهِ قُوْمًا لُدًّا » (٥) . وقال : « فَإِذَا ذَهَبَ الْخَوْفُ سَلَقُوكُمْ بِأَلْسِنَةٍ حِدَادٍ أَشِحَّةً عَلَى ٱلْغَيْرِ » (٦٠ . وقال : « وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي ٱلْحَيَاةِ ٱلدُّنْيَا وَيُشْهِدُ ٱللهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُ ٱلْحُصَامِ »(٧) . وقال : « وَإِنْ بَقُولُوا تَسْمَعْ لِقُولِهِمْ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَةٌ » (٨). وذم من لايقيم حجته ، ولا يُبين عن حقه في خصومته ، وشبههم بالوادان والنسوان فقال : « أَوَ مَن \* يُنَشَّأُ فِي ٱلْحِلْيَـةِ وَهُوَ فِي ٱلْحِصَامِ غَيْرُ مُبينِ » (٩). وقال الشاعر :

وإن أمراً يميّا بتبيين حَقِّه إذا أعتركتُ عند الخِصام القرائحُ لآبائه إن كان في بيت قومه وللحَسَب المأثورِ عنهم لفاضحُ وأما ما جاء في ذم التعنّت والمِرَاء وطلب الشّمعة والرياء وقصد الباطل

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام .

<sup>(</sup>۲) يقال تعبد الله العبد بالطاعة أى استعبده .(۳) سورة النحل .

 <sup>(</sup>٤) اللدد الحصومة الشديدة . (۵) سورة مريم .

<sup>(</sup>٦) سورة الأحزاب. وسلقوكم آذوكم . (٧) سورة البقرة .

<sup>(</sup>٨) سورة النافقون . (١) سورة الزخرف .

وركوب الهوى ، فقول الله عز وجل : « لهأنتم المولاء جَادَلْتُم عَنهُم فِي الله عَنهُم الله عَنهُم وَمَ القيامَةِ أَمْ مَنْ يَكُونُ عَلَيْهِم فِي الله عَنهُم يَوْمَ القيامَةِ أَمْ مَنْ يَكُونُ عَلَيْهِم وَكِيلاً » (١) . وقوله : « وَالدِينَ يُحَاجُونَ فِي الله مِن بَعْدِ مَا اسْتُجِيبَ لَهُ حُجَّتُهُم دَاحِضَة عَندَ رَبِّهِم وَعَلَيْهِم غَضَبْ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ » (٢) . ووصف رسول الله صلى الله عليه وسلم صديقاً كان له في الجاهلية (١) ، وقال : « كان لا يشارى ولا يمارى » . وقال : « من تستّع سمّع الله به » . وقال بعضهم : « المراء يفسد الإخاء » . وأنشد :

فَدَع لِلْرَاءَ إِذَا نَطَقَتَ فَإِنه بُغْرِى بِكَ الْأَعِدَاءَ وَالْتُسَادَا وقال: « دَع الْمِرَاء لقلَّة خيره » . وقال أُمير المؤمنين رضى الله عنه لابن الكُوّاء (٤): « سَلِّ تَفَتَّهًا ولا تِسَأَلْ تَعَنَّتًا » .

وحقُ الجَدَل أن تبنى مقدماته مما يُوافق الخَصْمُ عليه ، و إن لم [ ٢٠] يكن فى نهاية الظهور للعقل . وليس هذا سبيل البحث ، لأن حق الباحث أن يبنى مقدّماته مما هو أظهر الأشياء فى نفسه وأبينها لعقله ؛ لأنه يطاب البرهان ، ويقصد لغاية التبيين والبيان ، وألا يلتفت إلى إقرار مخالفيه فيه . فأما الحجادل ، فلما كان قصده أنه (٥) إنما هو إلزام - صمه الحُجّة ، كان أوكد الأشياء فى ذلك أن يُلزمه إياها من قوله ؛ وذلك مثل قول الله عن وجل

<sup>(</sup>١) سورة النساء . (٢) سورة الشورى ـ

 <sup>(</sup>٣) هو السائب بن أبى وداعة الفرشى السهمى . والمشاراة التمادى فى الحصومة والماراة الجدال .

<sup>(</sup>٤) هو عبد الله بن الكواء البشكرى ، كان ناسبا عالما وكان أول أمره بمن ثار على عثمان من أهل الكوفة ثم صار من أصحاب على عليه السلام ، ثم خرج عليه وصار من زعماء الحوارج .

<sup>(</sup>٥) يستقيم السكلام بالاستغناء عن قوله (أنه) . ومن الطريف ملاحظة تفرقة المؤلف بين الباحث والحجادل وبيان غرض كل منهما وسبيله في الوصول إليه .

اليهود لما أراد إلزامهم الحجة فيا حَرِّمُوهُ على أَنْسَهِم بنير أَمْ رَبِهِم : هُكُلُّ الطَّمَامِ كَانَ حِلاً لِبَنِي إِسْرَاءِيلَ إِلاَّ مَاحَرًّمَ إِسْرَاءِيلُ عَلَى نَفْسِهِ مِنْ قَبْلِ أَنْ تُكُرُّلَ التَّوْرَاةُ قُلْ فَأْتُوا بِالتَّوْرَاةِ فَاتْلُوهَا إِنْ كُنْمُ مَنْ قَبْلِ أَنْ تُكُرُّلَ التَّوْرَاةُ قُلْ فَأْتُوا بِالتَّوْرَاةِ فَاتْلُوهَا إِنْ كُنْمُ مَنَادِقِينَ . فَمَنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ الْحَكْذِبَ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَالُولَئِكَ هُمُ اللهُ الله الله الله وجوبه الظالمُونَ عن (١) . فاحلم بكتابهم اللهى يقرّون به وبغرض ما فيه ووجوبه عليهم ؛ وأعلمهم أنهم إذا حرّموا على أنفسهم ما لم يُحرِّمه الله في كتابهم الذي هذه سبيله في وجوب التسليم له فقد ظلموا واعتدوا ، وهذا الازم لم وقد قلنا إن الجدل إنما يقع في العلة (٢) من بين سائر الأشياء المسئول الجواب إلا بعد أن يأذن في السؤال ، وإن قَصَّر عنه نُسب إلى انقطاع (٢) ولا محاجزة (١٠) . فإن فَصَّر عنه نُسب إلى المجز (٥) .

وطلب العلة يكون على وجهين . إما أن تطلبها وأنت لا تعلمها لتعلمها ؟ وإما أن تطلبها وأنت تعلمها ليُقرَّ لك بها ، وليس لك أن تجادل أحداً في حق يدّعيه إلا بعد مسئلته عن العلة فيا أدعاه فيه ؟ فإن كان علمك بعلته قد تقدم في شهرة مذهبه ، قالأحوط أن تقرَّره بما بني عليه أمن ه ، لئلا بجعد بعض ما ينتحله أهل مذهبه إذا وقف عليه الكلام و يدعى أنه عالفهم فيه ؟ فإن أمنت ذلك منه فلا عليك أن تجادلة و إن لم تقرره بعلته . وأثنان لا يلزمك منهما سوال ، ولا يجب لها عليك جواب . أحدها من سألك عن العلة في شيء أدعيته فأخبرته بها ، وهي مما يجوز

(١) سورة آل عمران . (٢) انظر س ٢٧ من عدا ال كتاب .

<sup>(</sup>٣) و (٤) و (٠) سيأتى تفسير المؤلف لهذه الألفاظ في س ١٣٣ --- ١٣٤ .

وَى إِنْ إِنْ وَمِنْ فِي مِنْ لِلْهُ مِنْ الْمُونِي الْمُؤْمِنِي وَمُونِي مُنْ مُنْ لِمُنْ مُنْ لِمُنْ لِمُنْ والمنت معازدة علمة والمنازي فسع والتنات الله المن المن المنازية عن المعالية المنازية الم وَ عَلَى إِنْ مُنْ الْبُنَا الْبُنَا وَالْمُنَاءُ وَالْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ يَّا رَا شَدَّ مِنْ وَأَنْ أَنْ تُعْرِيعَهُ إِنَّ مِنَا مَوْ فَوْرِدَهُ وَ أَنْ مَنْكِيلٍ يَّهُ خَذَ اللَّهُ وَمِنْ أَنْ وَمِنْ أَخِينًا وَمِنْ الْجَيْنَ وَمُنْ الْجَيْنَ وَمُنْ الْجَيْنَ وَ ARTICLE SECTION OF CLASSICS SECTIONS و المنظمة المن المرازية المراق والمواجعة المدود وعليهم وأناتها المراق ووالمالية المُنْ اللهُ اللهُ مِن مِن اللهُ المُنْ أَنْ أَوْمُ مُنْ أَوْمُمُ لَذَ اللَّهِ مِنْ وَمُوفَعُمُ لَا إِلْهُولَ إِنَّا لَا أَيْتُولَ بَسَ المُعَمِّدُ وَالْمُعَالِمُ الْمُعْلِينِ وَالْمُعَالِمُ الْمُعَلِّمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَا الله المنافقة والمنافقة وا ر مَا يُو مُو الْمِيْعَةُ الْمُونِي مِنْ الْمُورِي مُنْ الْمُورِي مُنْ الْمُعْرِبِي مِنْ الْمُعْرِبِي مُنْ الْمُعْرِبِينَ مِنْ الْمُعْرِبِينَ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمِعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمِعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمِعْرِبِي الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِينِ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ مِنْ الْمُعْرِبِينِ الْمُعِلِيلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِيلِينِ الْمُعِلِيلِينِ الْمُعِلِيلِينِ الْمُعِلِيلِي ٤٤٤ عَنْ عُلَا ثُولِكُمْ الْأَوْلِمُولِكُمْ الْأَوْلِمُولِكُمْ الْمُولِكُمُ الْمُؤْلِدُ لِلْأَوْلِكُمْ الْمُؤل المنتان فالمعاينون برينا وبنسيد المَّ عَلَّ عَلَيْنَ عِلَى الْعِلْمُ فَيَحَلَّ فَعَلَى الْعَلِي وَعِلْمُ فَيَكُلُّ فَعَلَى الْعَلِيمُ فَي يد و م در من المن المن مركب من المقالمة المن المناهمة المناه هُ وَاللَّهُ مِن عَلَيْهِ مِن مَا يَعِدُ اللَّهِ وَاللَّهُ مِن فَي عِلْمُ مِنْ الْمُ وَالرَّ 

أن يمال ذلك الشيء بمثله فطالبك بعلة للعلة ، فمطالبته في ذلك غير لازمة ومسئلته ساقطة ، لأن ذلك يوجب أن يطالب بعلة للعلة ثم كذلك إلى مالا نهاية له . والآخر من أراد مناقضتك في مذهبك ولم ينصب لنفسه مذهبا يجب له عليك فيه بمخالفتك إياه المخاصمة ، فليس تلزمك له حجة في ذلك ولا يجب له عليك فيه سؤال ؛ مثال ذلك أن رجلا لو سار إلى بعض الأثمة والحكام برجل قد قتل رجلا أو أخذ ماله وأقام البينة على ذلك ، ثم لم يكن ولى الدم ، ولا صاحب المال ، ولا وكيلا لصاحب الدم من أوليائه ، ولا لصاحب المال ، لم يكن اللائمة ولا للحكام أن يقيموا حدًا عليه أو يطالبوه برد ما أخذ إذا كان الدافع له والمطالب بذلك فيه غير مستحق المطالبة بما يجب عليه من الحكم .

والعلل علتان: قريبة ، و بعيدة . فالقريبة ما كان المعلول وَالبِهَا . والبعيدة ما كان يينه وبينها غيره ، وذلك كالولد الذي علته القريبة النكاح ، وعلته البعيدة والده . وللعلل وجوه: (منها) اعتبارها ، فإن أطردت في معلولاتها صحّت ، وإن قصّرت عن شيء من ذلك علم أنها غير صحيحة ؛ ومثال ذلك أنّ الحركة لما كانت علة المتحرّك ، كان قولنا إذا سئلنا عن الجسم المتحرّك : ما علة حركته ؟ فقلنا : حلول الحركة فيه ، قولا صحيحا ، لأنه يطرد في معلولاته ويوجد في كل جسم متحرك . فإمّا شئلنا عن العلة في حركة الجسم ، فقلنا : لأنه جسم ، كان ذلك باطلا ، لأنه قد تكون أجسام لا حركة فيها . و (منها ) أن تكون العلة في صحة الشيء هي العلة في بعلان ضدّه ، إذا كان ضدا لا واسطة له ، وقد مضى الشيء هي العلة في بعلان ضدّه ، إذا كان ضدا لا واسطة له ، وقد مضى عثيل ذلك () . و (منها ) أن العلة في الشيء إذا كانت من أجتماع شيئين [ ٤٧ ]

<sup>(</sup>١) انظر ص ٢٤ من هذا الكتاب.

أو أكثر من ذلك لم تكن واجهُّ إذا أنفرد بعض تلك الأشـياء ؟ مثل رجل أراد قلب حجر تقبل فلم يُطقه ، فلما عاونه عليه غيره وتأيّدت قواها قَلْبَاه ؛ فليس العلة في الاستقلال به أحدها ، لأن كل واحد منهما عاجز عنه إذا أنفرد يه ، و إنما العلة اجتماعهما . ومن هذا المعني يحتج للتواتر بأنه حجة و إن كان كل واحد من المخبرين يجوز عليه الكذب . و (منها) أنَّ العلة إذا كانت مأخوذة مما يوافق الخصم فيه ، فلا مطمن له فيها ، وذلك مثل قول موحِّد (١) سأله مشبّه (٢) عن العلة في قوله : إن الله ليس بجسم ، فقال لاجتماعنا على أنه ليس يشبه شيء ، فلوكان جسما لكان مثل الأجسام في معنى الجسمية . فإذا كانت العلة مأخوذةً مما يخالفك فيه الخصم ، فليس يجوز أن تحتج عليه بها إلا بعد أن تُعلمه أن علتك مأخوذةٌ مما يخالفك فيه ، وأنه لا سبيل لك إلى تعريفه صحتها إِلا بعد أن تصحح عنده المقدّمات التي أوجبتها ؛ وذلك كجواب موحّد سأله مُلحِد عن العلة في إثبات الرسل، فليس يَكنه أن يُبَين ذلك إلا بعد أن يدل على البارئ ؛ فإذا صح في نفس خَصْمه أنه موجود وأقرّ له بذلك ، ذكر العلة في الرسل ، فأما قبل ذلك فلاسبيل له إلى إيجاده العلة في ذلك . و (منها) أنَّ الجدل في العلة والسؤال عنها ماض في سائر ما يُخالفك فيه

<sup>(</sup>۱) موحد من النوحيد وهو بمعناه العام الإيمان بالله وحده لا شريك له . ولكن الراجح هنا أنه من النوحيد الذي تعنيه المعتزلة والذي يفسره الشهرستاني في قوله : (واتفقوا على نني رؤية الله تعالى بالأبصار في دار الفرار و نني النشبه عنه من كل وجه جهة ومكانا وصورة وجسما وتحيرًا وانتقالا وزوالا وتغيرًا وتأثرًا . وأوجبوا تأويل الآيات المتشابهة فيها وسموا هذا النمط توحيدًا) . (۲) وقوله ه مشه به مأخوذ النشبيه من الذي قالت به جماعة من غلاة الشيعة و بعض الفرق الأخرى ، قال الشهرستاني (فاينهم صرحوا بالتشبيه فقالوا إن معبودهم صورة ذات أعضاء وأبعاض إما روحانية وإما جسمانية ويجوز عليه الانتقال والنزول والصعود والاستقرار والتمكن) .

خصمك ، فإذا صرت إلى ما يوافقك فيه فليس لك أن تسأله عن العلة ولا أن تُجادله فيها ، لأنك حيننذ تكون مجادلًا لنفسك ، اللهم إلا أن يكون سؤالك عن العلة في ذلك لتقرُّره بها ثم تأخذَه بطردها في شيء - وقد أباه -- حكمه حكم ما وافقك فيه ؛ وذلك كقولك لمن وافقك على إئبات البارئ عن وجل وهو نُجَسِّم : ما دليلُك وعلتك اللذان أوجبت [٤٧] بهما وجود البارئ عن وجل ؟ فيدلُّ على ذلك بما يشاهده من تأليف الأجسام، وجودها بعد أن لم تكن وتناهيها وتركيبها وآثار الصنعة فيها، فتكون علته في ذلك هي العلة في أن صانعها لا يشبهها ولا يكون مثلها ، وأنه متى كان جسما لزمه حكم الأجسام في الحاجة إلى صانع غيره . و ( منها ) أنَّ المعارضة في الجدل صحيحة ، و إن كان قوم قد أ بوها وقالوا إنها لامسألة ولا جواب ؛ وليس الأمركا ظنوا . والمعارضة ها هنا المقابلة ، كَا يِقَالَ : عارضت السلمة إذا بعتها بمثلها . فإذا قابلت بين الأمرين والعلمين وطالبت خصمك بأن يحكم للشيء بمَا توجبه العلة في نظيره ، كان ذلك واجباً . وقد عارض الله عز وجل من أبى البحث وأستنكره مع إقراره بابتداء الحلق واختراعه ، فقال : ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِيَ خَلْقَهُ ۚ قَالَ مَنْ يُحْيِي الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ قُلْ يُحْيِيمِ الَّذِي أَنْشَأَهَا أَرَّلَ مَرَّةِ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَلِيمٍ " (1) ؛ فألزمهم الله ألا ينكروا إعادتهم بعد أن فقِدوا مع إقرارهم بابتداء الله إياهم وماكانوا . وكل زيادة تقع في المسئلة أو العلة من جنس المسئلة فليس ذلك بخروج عنها ، وأما ما خالف معنى المسئلة والعلة فهو خروج وتخليط .

<sup>(</sup>۱) سورة يس.

وقد ذكر المتكلمون (١) « الخلاف والمناقضة » وكثيراً ما يستعملون بعض ذلك في موضع بعض . ونحن نبيِّن كل واحد منهما ، وترسم فيه ما يُعْرَف به الفرق بينه و بين الآخر ، فيستعمل كل واحد منهما في موضعه . « فالمناقضة » في اللغة المفاعلة ، من نقضت البناء والغزل وغيرهما ؛ فإِذَا بني الإِنسان قوله على إثبات شيء لشيء بعينه (٢) ثم نفاه عنه ، أو بني قوله على نفي شيء عن شيء بعينه ثم أثبته له ، فكأنه قد نقض ما بني وأستحق اسم المناقضة . و إنما جُعِل ذلك على المفاعلة ، لأنَّ الحجادلة لا تقع [ ٤٨ ] إلاَّ بين اثنين . و إنما قمع المناقضة (٣) في الكلام إذا كان المخبر عنه واحدا والخبر واحدا ولم تتشابه الأسماء ولا الأخبار في لفظها مع اختلاف معانبها ، وكان الزمان في القول واحـدا ، والمكان واحدا ، والنسبة في الاستطاعة واحدة ، ثم اختلفا في تلك بالإيجاب والنغي ، فتلك المناقضة . فأما إذا لم يكن المخبَرُ عنه واحدا في الاسم ، كقولنا : زيد قائم وعمرو غير قائم ، فليس ذلك مناقضة . و إذا لم يكن الخبر واحدا في اللفظ ، كقولنا : زيد قائم وزيد غير قائم ، فليس ذلك مناقضة . و إذا اتفقت الأخبار واختلفت معانيها ، كقولنا : إسحاق مُغَنَّ و إسحاق غير مغنّ ، ونحن نريد بإسحاق الأول الموصلي (١) و بالآخر الظاهري (٥) ، فليس ذلك مناقضة . و إذا

<sup>(</sup>١) المتكلمون هم المشتغلون بعلم السكلام وهو علم يقتدر به على إثبات العقائد الدينية بايراد الحجيج عليها ودفع الشبه عنها ، وموضوعه ذات الله سبحانه وتعالى وصفاته .

<sup>(</sup>۲) في الأصل: 
« يسنيه » وهو تصحيف .

<sup>(</sup>٣) في الأصل: « المتاقلة » .

<sup>(</sup>٤) هو إسحق بن إبراهم النديم الموصلي ، كان من ندماء الحلفاء وواحد عصره فى الظرف والغناء وكان إلى ذلك من السلماء باللغة والشعر وأخبارالشعراء وأيام العرب . توفى عام ٣٣٦ هـ .

<sup>(•)</sup> هو إسحق بنراهو به المتوفى عام ٢٣٨ ه . جم بين الحديث والفقة والورع وعنه أخذ داود الظاهري إمام أهل الظاهر المتوفى عام ٢٧٠ ه .

اشتبهت الأخبار واختلفت معانيها ، كقولنا : زيد أسود من عمرو [ وليس زيد أسود من عمرو ] (١) ، ونحن تريد بأحدها السؤدد ، وبالآخر السواد الذي هو ضرّ البياض ، فليس ذلك مناقضة ، و إذا اختلف الزمان في القول . فقلنا : زيد قائم وزيد غير قائم ، وأردنا أن زيدا قائم الساعة وغير قائم في غد ، فليس ذلك بالمناقضة . و إذا اختلف المكان في ذلك فقلنا : زيد خارج من حارج وزيد غير خارج ، وأردنا أنه خارج من داره وغير خارج من المدينة ، فليس ذلك مناقضة . و إذا اختلف النسبة في الاستطاعة والفول (١) ، فقلنا : زيد كاتب وزيد غير كاتب ، ونحن نريد أنه يحسن الكتابة ويستطيعها متى أرادها وهو غير كاتب بيده في حالة الإخبار عنه ، لم تكن مناقضة . فهذا معني المناقضة .

وأما « الخلاف » فهو ماخالف الشيء الشيء فيه في بعض ما ذكرناه ،
ولم تجتمع له شروط المناقضه التي وصفناها ، وأكثر ما وقع من الخلاف [٤١٨]
في الشرائع خاصة من جهة النسخ ، أو التشابه في الأسماء والأخبار ،
أو من جهة الخصوص والعموم ، أو من جهة الإجمال والتفسير ، أو من جهة الرأى ، والتخيير ؛ وقد ذكرنا ذلك بشرحه في «كتاب التعبد »
عا أغنى عن إعادته ، إلا أنا نذكر من ذلك جملا تدل عليه .

أمّا « الاختلاف من جهة النسخ » فهو أن يكون الشيء محرّما ثم يحلل ، أو محللا ثم يحرّم ، أو مفروضا ثم يترك ، أو متروكا ثم يفرض ، فيعلم الأوّل قوم ولا يعلمون النسخ فيعملون بما علموا ؛ ويعرف النسخ آخرون فيأخذون بما عرفوا ، فيقع الخلاف بينهم من هذا الوجه ؛ وذلك

 <sup>(</sup>١) زيادة يغتضيها السياق.
 (٢) سياق الكلام يقتضى أن يعطف «والعقل»
 على « الاستطاعة » كما يدل عليه الثل المذكور بعد فى المتن .

مثل المسح على الخُنين ، فإن الشيعة تزعم أنه منسوخ ، والعامة (١) ماضية على الأوّل ، وكالمتعة (٢) التي تزعم العامة أنها منسوخة ، والشيعة ماضية فيها على الأمر الأول . وإنما خالف النسخ المناقضة ، لاختلاف الأوقات ، وأن الوقت الذي حرّم فيه الحلال غير الوقت الذي حلّل فيه الحرام .

وأما « الاختلاف من جهة التشابه فى الأسماء والأخبار » فمثل تمحريم المسكر ، فإن قوما حملوه على أنه الشراب الذى هذا نعته فحر موا قليل النبيذ وكثيره ، وقوم حملوه على أنه الجزء الذى يسكر دون غيره ، فأحلوا منه ما كان دون ذلك من السكر ، فوقع الاختلاف بينهم لاحتمال التأويل .

وأما « الخصوص والعموم » فهو أن يُعُمَّ بالنهى شيء ثم يُخَصَّ نوع منه بالتحريم ؟ منه بالتحليل جنس ثم يُخَصَّ نوع منه بالتحريم ؟ وذلك كتحليل الله البيع جملة ، واختصاص رسول الله صلى الله عليه وسلم تحريم المدرهم بالدرهمين ، والدينار بالدينار بن ، والرُّطَب بالتر ، وأشباه ذلك . وقد ذهب هذا التخصيص على عبد الله بن عباس (٣) ، فكان يجيز بيع الدرهمين بالدرهم إذا كان نقدا ، فوقع الخلاف بينه و بين غيره من هذا الوجه .

[ ٩٤] وأما « الإجمال والتفسير » فكقوله عز وجل : « وَاللَّانِي يَأْتِينَ

<sup>(</sup>١) الراد بالمامة هنا غير الشيعة من السلمين .

<sup>(</sup>٢) المراد بالمتعة الزواج للؤقت . وقد أجم أهل العلم بِالدين على أنها حرام .

<sup>(</sup>٣) هُوَّ ابْنَ عَمَّ الرَّسُولَ ( مَامَ )كَانَ بِلَقْبُ بَحْبُرِ الْأَمَّةُ الإِسْلَامِيةُ لَسِبَّ عَلَمُهُ بِالْحَدِيثُ وَالْفَقَهُ وَالشَّـِعْرِ وَالْمُفَازِي . تَوْقَى بِالطَّائِفُ عَامَ ٦٨ هُ وَلَهُ مِنَ الْعَمْرُ سَبِعُونَ سَنَةً .

الْفَاحِشَةَ مِنْ فِسَاذِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنْكُمْ فَإِنْ شَهِدُوا فَلَا فَالْمَسِكُوهُنَّ فِي الْبَيُوتِ حَتَى يَتَوَفَّاهُنَّ الْمَوْنُ أَوْ يَجْعَلَ الله لَمْن سَبِيلاً » (١) . ثم إنه فسر السبيل فقال : « خذوا عنى ، قد جعل الله لهن سبيلا : البكر بالبكر جلد مانة وتغريبُ عام ، والثيّبُ بالثيّب جلد مانة والرجم » . وقد حمل الشَّرَاة (٢) أم السبيل على ظاهر القرآن ، وأبطلوا الرجم ؛ وكذلك فعلوا فى الحُمْرِ الأهلية وكل ذى ناب من السباع وعجلب، لأنهم أخذوا فى ذلك فالجلة من قوله : « قل لا أُجِدُ فِي مَا أُوحِى إِنَى عَلَيْم مِن السباع المَن عَلَيْم الله الله على طاعم يقطعم وبين الجاعة من هذا الوجه .

وأما « الرأى » فهو أن ترد الحادثة على بعض العلماء ، ولا يكون عنده فيها حكم لله ولا سنة لرسوله ، فيجتهد رأيه فيأخذ الناس ذلك عنه ، ثم يَبلغه الحكم في ذلك فيدع رأيه و يرجع إلى ما بَلغه من حكم للله ورسوله و يتمسك أتباعه بما حملوه عنه ، لأنهم لا يعلمون برجوعه ؛ ولذلك قال ابن مسعود (3) : « وَيل لاناس من زَلَة العالم » ؛ لأنه يجتهد رأيه ثم يؤخذ عنه ثم يَبينُ له الصوابُ في غير ما رأى فيرجع إليه ، و يذهب الأتباع بما سمعوا ؛ فيقع الحلاف من هذا الوجه .

وأما التخيير فكالإقامة مَثْنَى مَثْنى أو فُرَادى فُرادَى<sup>(٥)</sup> ، وكتخيير

٠ (١) سورة النساء .

 <sup>(</sup>۲) العبراة الحوارج مموا أنفسهم بذلك أخذا من قوله تعالى « ومن الناس من يشترى نفسه ابتغاء مرضاة الله » أى يبيعها ويبذلها فى الجهاد .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام .

<sup>(</sup>٤) هو عبــد الله بن مسعود الصحابي الجليل . كان من أعلم الصحابة بالقرآن توفي بالمدينة عام ٣٢ هـ .

<sup>(</sup>٠) أى كالتخيير مين أن تقام الصلاة بالعبارات التي تقام بها مثنى مثنى كما هي الحال في الأذان ، وبين أن تقام بها فرادى فرادى .

الله عن وجل فى كفّارة اليمين فى الطعام أو الكسوة أو تحرير الرقبة . فهذه جمل ما فى الخلاف والمناقضة ، وهى تكنى وتغنى إن شاء الله .

## ماب فيه أدب الجدل

وهو أن يجعل الحجادل قصده الحق، و بغيَّته الصواب، وألاَّ تحبِّله قوّة إن وجدها في نفســه ، وصحة <sup>(١)</sup> في تمييزه ، وجودة خاطره ، وحسن [٤٩] بديهته، وبيان عارضته، وثبات حجته، على أن يسرع في إثبات الشيء ونقضه ، ويشرع في الاحتجاج له ولضده ؛ فإن ذلك بمـا يذهب ببها. علمه ، ويُطْفِيُ نُور فهمه ، وينسبه به أهل الورع والديانة إلى الإلحاد وقلة الأمانة ؛ ولذلك اطرح الناس الراومدي (٢٠) ومن أشبه على قوتهم في الجدل وتمكنهم من النظر ؛ وليعلم أن عواقب طلاقة اللسان وجنايات البيان على كثير من الناس كثيرة غير محمودة . ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « ما أوتى امرؤ شرًا من طلاقة اللسان » . وأخذ أبو بكر رضى الله عنه بطَرَف لسانه وقال : « هــذا الذي أوردني الموارد » . وألاً تسحره الكثرة والقلة فيما يطلبه من الحق فيقلِّد الأكثرين ، أو يريد التكبر عليهم ، أو التكثر بهم ، أو الترؤس عليهم بمتابعتهم ؛ فقد ذمّ الله الكثرة ومدح القلة فقال: ﴿ إِلاَّ ٱلَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَا هُمْ ﴾ (٣).

<sup>.(</sup>١) في الأصل : ﴿ وَصَحْمَهُ ﴾ .

<sup>(</sup>۲) هو أبو الحسين أحمد بن يحيى بن إسحق الراوندى . كان من رجال القرن الثالث ، وله مؤلفات كثيرة ومناظرات مع جماعة من علماء الكلام ، وقد انفرد بمذاهب نقلها أهل الكلام عنه . توفى سنة ، ۲۰ ه ببغداد بالغاً من العمر أربعين سنة . والراوندى نسبة إلى راوند بفتح الواو وهى قرية من قرى قاسان بنواحى أصبهان .

<sup>(</sup>٣) سورة س .

وقال : « وَمَا أَكُثَرُ ٱلنَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ عُونْمِنِينَ » (١) . وألَّا يُقلِّد العَكَمُ الفاضلَ [في](٢) كل ما يأتي به إذ كان غير مأمون منه الخطأ ، فقد يخطئ العاقل و يُصيب الجاهل ؛ ولذلك قال أمير المؤمنين للحارث بن خوط (٢٠): « يا حارث إنه ملبوس عليك ، إن الحق لا يعرف بالرجال ، ولَكُن أَعَرَفَ الحَقِّ تَعَرْفُ أَهْلَهُ » . وأَن يُخرج عن قلبه التعصُّب للآباء فَإِنَ اللهُ يَقُولُ : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ أُنَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ ٱللهُ ۚ قَالُوا بَلُ نَتَّبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آ بَاءَنَا ﴾ ( ) . وأن يعتزل الهوى فيما يريد إصابة الحق فيه ، فَإِنَ الله يَقُولُ : « وَلَا تَنَبِّعِ ِ ٱلْهُوَى فَيُضِلَّكَ ءَنُ سَبِيلِ ٱللهِ » (°) . وألاّ ينقاد لزخرفة القول وظاهر رياء الخصم ؛ فقد حَذَّر الله من هذه الطبقة على أيدى أنبيائه فقال : « وَمِنَ ٱلنَّاسَ مَن ۚ يُعْجِبُكَ قُولُهُ فِي ٱلْحَيَاةِ ٱلدُّنْيَا وَيُشْهِدُ أَثَنَّهُ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُّ أَلِخْصَامٍ . وَإِذَا تَوَلَّى سَعَى فِي ٱلْأَرْض لِيُفْسِدَ فِيهَا وَبُهُ لِكَ أَكُمْ ثُ وَٱلنَّسْلَ وَٱللهُ لاَ يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ» (١٠). وقال: « وَإِذَا رَأَ يُتَهُمُ تُعْجُبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِنْ يَقُولُوا تَسْمَعُ لِقَوْلِهِمْ »(٧). وقال المسيح في الإنجيل: ﴿ إِحذَرُوا الْأَنبِياء الكَذَبِة الذين يأْتُونَكُم بلباس الْخُمْلَان (٨) وقلوب الذَّناب » . وألاَّ يقبلَ من ذي قول مصيب كلَّ ما يأتي به لموضع ذلك الصواب الواحد ، ولا يَرُدُّ على ذى قول مخطئ فيه كلَّ ما يأنى به لموضع ذلك الخطأ الواحد ، بل لا يقبل قولا إلا بحجة ولا يرده

<sup>(</sup>١) سورة يوسف . (٢) زيادة لبست في الأصل .

<sup>(</sup>٣) هو الحارث بن حسان بن خوط النعلى. كان من أصحاب على وقتل يوم الجلل

عام ٢٦ ه. (٤) سورة لقان . (٥) سورة س .

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة .(٦) سورة المنافقون .

 <sup>(</sup>A) الحَمْلان ما يحمل عليه من الدوات في الهبة خاصة .

إلا لملة ، و يكون في ذلك كالوزان الحاذق المتفقد لميزانه وصَنحاته ؛ فإن الخطأ في الرأى أعظم ضرراً من الخطأ في الوزن . وألَّا يجادل ويبحث فى الأوقات التي يتغير فيها مِزاجه و يخرج عن حد الاعتدال ، لأن المزاج إذا زاد على حد الاعتدال في الحرارة ، كان معه العجلة وقلة التوقف وعدم الصبر وسرعة الضجر، وإذا زاد في البرودة على حد الاعتدال أورث السهو والبلادة وقلة الفطنة و إبطاء الفهم . وقد قال جَالَيْنُوس : إن مزاج النفس تابع لمزاج البدن. وأن يتجنّب العَجَلَة و يأخذَ بالتثبت، فإن مع العجل الزلل، وألا يستعمل اللَّجاج والمَحْك (١) ؛ فإن المصبيَّة تغلب على مستعملها فتُبعده عن الحق وتصده عنه . وألا يُعْجَب برأيه وما تسوُّله له نفسه ، حتى يُفضى بذلك إلى نصحاله ، و يلقيه إلى أعداله ، فَيَصْدُقُونَه عن عيويه ، و يُجادلونه ويقيمون الحجة عليه ، فيعرف مقدار ما في يديه إذا خولف فيه ؛ فإن كلُّ نُجِّرِ بخلاء يُسَرَّ (٢) ؛ ومن لم يشعر برأيه ولم يدرِ أنه في غَرَ رَ <sup>(٣)</sup>من لفظه ؛ كان بعيداً من نيل شفائه . وأن يتجنّب الكذب في قوله وخبره ؛ لأنه خلاف الحق ، و إنما يريد بالجدال إبانَهُ الحق واتَّباعَه . وأن يتجنب الضجر وقلة الصبر، لأن عمدة الأمر في استخراج الغوامض وإثارة المعانى الصبر على التأمّل والتفكر ؛ ولذلك قال أمير المؤمنين عليه السلام : « منزلة الصبر من الإيمان منزلة الرأس من الجسد ، ولا إعان لن لا صبر

[•••]

<sup>(</sup>١) الحمك المشارة والمنازعة في السكلام .

<sup>(</sup>٢) هذا مثل، وأصله أن رجلاكان له فرس وكان يجريه فرداً ليس معه أحد، وجعل كلا مر به طائر أجراه تحته أو رأى إعصاراً أجراه تحته، فأعجبه مارأى من سرعته فقال: لو راهتت عليه! فنادى قوما فقال: إنى أردت أن أراهن عن فرسى هذا، فأيكم يرسل معه؟ فقالوا إن الحلبة غداً، فقال إنى لا أرسله إلا فى خطار، فراهن عنه. فلمأكن الغد أرسله فسبق فعند ذلك قال: كل مجر فى الحلاء يسر.

<sup>(</sup>٣) أي في خداع وإطاع بالباطل.

له ، وأن يكون منصفا غير مكابر ، لأنه إنما يطلب الإنصاف من خَصمه ويقصده بقوله وحجته . فإذا طلب الإنصاف بغير الإنصاف فقد طلب الشيء بضده وسلك فيه غير مسلكه . وأن يجتهد في تعلَّم اللغة ويتمهر فى العلم بأقسام العبارة فيها ، فإنه إنما يتهيأ له بلوغ ما يقتضي الجدلُ بلوغَه من قسمة الإنسان الأشياء إلى ما تنقسم إليه ، و إعطاء كل قسم منها ما يجب له ، والاحتراس من اشتراك الأسما، واختلاط المعانى ، باللغة والمعرفة بها . وأن يتحرّر من مغالطات المخالفين ومشبّهات الممرّ هين ؛ وأن يُحلُّم عما يسمع من الأذى والنَّبرُ (١) ، ولا يشغب إن شاغبه خصمه ، ولا يردّ عليه إن أربى في كلامه ، بل يستعمل الهدر والوقار ، ويقصد مع ذلك لوضع الحجة في موضعها ، فإنَّ ذلك أغلظ على خصمه من السبُّ . وربما أراد الجِصم باستعال الشُّغْب قطمَ خَصمه ، وأن يشغل خاطره عن إقامة حجته ؛ فإذا أعرض المجادل عن ذلك ولم يتحرُّك له طبعه ولم يشغل ذهنه ، جمع مع قهر خصمه والاستظهار عليه ظهورَ حلمه للناسُّ ومعرفة الحضور بوقاره ونقص خصمه وخِفَّته . وأن يتجنب الجدال في المواضع التي يكثر فيها التعصب لخصمه ، فإنه لا يمدّم فيها أحد شيئين : إما الغيظ فتقصر قر بحته ، و إمَّا الحَصَر فيعيا مُحجته . وألا يستصغر خصمه ولا يتهاون يه و إِن كَانَ صَغَيْرُ الْحُلُّ فَي الجَدَلُ ؛ فقد يجوزُ أَنْ يَقَعُ لَمْنَ لَا يُؤْبِهُ لَهُ الخاطر الذي لا يقع لمن هو فوقه في الصناعة . وقد أوصى القدماء بالاحتراس من العدوُّ وألَّا يُستصغُّر صغيرٌ منه . والخصم عدوُّ ، لأنه يجاهدك بلسانه ، وهو أقطع سيفيه كما قال أردشير ؛ وقد قال حسان بن ثابت :

<sup>(</sup>١) مصدر نبز ينبز من باب ضرب وهو اللمز وتلقيب الناس بما يكرهون .

[ • • ] لسانی وسینی صارمانِ کلاها و یَبَلغُ مالایبلغُ السَّیفُ مِذُودِی ( • • و ان یصرف هِته إلی حفظ النُّکت التی تمرً فی کلام خصبه : عما یبنی منها مقدّماته و یُبتج منها نتائجه ، و یصحح ذلك فی نفسه ، ولا یشغل قلبه بتحفظ جمیع کلام خصمه ، فإنه متی اشتغل بذلك أضاع ما هو أحوج إلبه منه . وألا یکلم خصمه وهو مُقبل علی غیره أو مستشهد بن حضر علی قوله ، فإن ذلك سوء عشرة وقلة علم بأدب الجدل وظهور علجة إلی معونة من حضر إلیه . وألا یجیب قبل فراغ السائل من سؤاله ، ولا یبادر بالجواب قبل تدبره و استعال الرویة فیه . وأن یعلم بعد هذا أنه لایعد فی الجادلین الحد اق حتی یکون بحسن بدیهته وجودة عارضته وحلاوة منطقه ، قادراً علی تصویر الحق فی صورة الباطل ، والباطل فی صورة المحق ، متی شرع فی ذلك ، و إقامة کل واحد منهما فی النفوس مُقام صاحبه . فقد وصف الشاعر بعض الجدلیین بذلك فقال :

يَسُرُكُ مظلوماً ويُرضيك ظالماً و يحمِل إن حَمَّلتَه كل مَغْرَم ِ وقال آخر:

ألاً رت خصم ذي بيان علوتُه و إن كان ألوك (٢) يغلب الحق باطله وليستشمر مع هذا أن الأنفة من الانقياد للحق عجز، وأن الاعتراف به والبخوع (٢) له عن، فلا يمتنع من قبول الحق إذا وضح له، ولا يكون قصده في الجدل ألا يُقطع ؛ فإن من كان لم يزل في ذلك غرضه تنقل من مذاهبه وتلون في دينه ، وإنما ينبغي له أن يعتقد من المذاهب ما قام البرهان عليه إن كان بما يقوم عليه برهان ، أو وضحت الحجة المقنعة فيه إن

<sup>(</sup>١) المذود كمنبر اللسان . (٢) أي جديل شديد الحصومة .

<sup>(</sup>٣) مخم بالحق أقر يه .

كان مما لا يوجد عليه برهان ، ويناضل عن ذلك من ناضله ، ويجادل من جادله . فإن وقع عليه من هو أحسن عارضة منه ، وألحن بحجته ، وقصر هو عن عبارته فى إيضاح حقه ، لم يتصور له الجلق الذى قام فى نفسه ، وما بصورة الباطل إذا هو قصر عن حجته . وألا يسحره بيان خصمه ، فيظن أن حقه قد بَطَل لما انقطع هو عن الزيادة عليه ، بل يدع الكلام فى الوقت إذا وقف عليه ، ويُماود النظر بعد الفكر والتأمل ، فإنه لا يعدم من نفسه إذا استنجدها ولاذ بها مخرجاً مما قد نزل به إن شاء الله .

وليماً مع هذا أن الانقطاع ليس بالبكوت فقط والتقصير عن الجواب ، لكنَّ المكابرة ، وجحد الصورة ، والخروج عن حدَّ الإنصاف إلى اللجاجة ، والتنقل من مذهب إلى مذهب وعلة إلى علة ، كله انقطاع وهو أقبح عند ذوى العقول من السكوت ؛ وقد قال الشاعر :

وإذا تَنقَلَ في الجواب مُجَادِلُ دل المقول على انقطاع حاضر واعلم أن السائل أشد استهتارا (١) واستظهارا من الجبب ، لأن له أن يُرَوِّى في المسئلة قبل إطلاقها ، والجبب في غفلة عما يريده السائل ؛ فليس ينبعي للمجبب أن يأذن في السؤال إلا بعد أن يعلم في أى معنى هو ؛ فإن أحس من نفسه القوة على الجدل فيه ، و إلا لم يأذن . فإذا أذن فقد نفستن الجواب (٢) ، فإن لم يُجب فقد عجز ، و إن أجاب فلم يُقنع أو وقف الكلام عليه فلم يَر دُدُ ولم يرجع إلى قول خَصْمه ، فقد انقطع - وإذا استأذن السائل فأذن له فلم يسأل ، فقد عجز . وإن تبرع عليه بالإذن من غير أن يستأذن ، فإنه لم ينسب إلى عجز ولا انقطاع ، لأنه عير في ذلك غير أن يستأذن ، فإنه لم ينسب إلى عجز ولا انقطاع ، لأنه عير في ذلك

<sup>(</sup>١) عدم البالاة ، ورجل مستهتر بصيغة اسم الفعول لا يبالي ما قيل فيه أو قيل ٥٠.

<sup>(</sup>۲) أى تكفل به والتزمه .

والإقناع الجواب الذي يوجب على السائل القبول ؛ فإن لم يَقبَل ولم برد فقد فقد انقطع . و إن مال الجيب محو السائل ولم يكن ذلك اعتقاده فقد [ ٢٠] حاجز خوفا من الانقطاع ؛ وكذلك إن ادّعى أن الجواب قد أقنعه ثم لم يرجع إليه و يمتقده فقد حاجز خوف الانقطاع . و إذا أقنع الجيب السائل فقد زال عنه ما انعقد عليه من تضمن الجواب . والتقصير من السائل والجيب دون إظهار الحجة في تحقيق ما تجادلا فيه و إبطاله من حيث تُورِّ به النفس و إن جحده اللسان ، إما من الذي قصر عن الزيادة أو من الذي نَكل عن الجواب . والعُلْج في الجدل إظهار الحجة التي تُقنع ، والنالب هو المنظهر لذلك .

ثم إن للمتكلمين من أهل هذه اللغة أوضاعا ليست في كلام غيرهم مثل الكيفية (١) ، والسكية (٢) ، والمائية (١) ، والسكون (١) ، والتولد (١) والجزء (١) ، والطّفَرة (٢) ؛ وأشباه ذلك ، فتى كلّم به غير هم كان المتكلّم مخطئا ومن الصواب بعيدا ، ومتى خرج عنها فى خطابهم كان فى الصناعة مقصرا . وكذلك للمتقدّمين من الفلاسفة والمنطقيين أوضاع متى استُعملت مع متكلمى أهل هذا الدهر وهذه اللغة كان المستعمل لحا ظالما وأشبه من كلم العامة بكلام الحاصة ، والحاضرة بغريب أهل البادية . فمن ألفاظهم العامة بكلام الحاصة ، والحاضرة بغريب أهل البادية . فمن ألفاظهم

<sup>(</sup>۱) و(۲) و(۳) و(٤) و(٥) و(٦) و(٧) الكيفية عندهم ما يجاب به عن السؤال بكيف ، والمراد بها هيئة الشيء . والكيف مقدار الشيء أو ما يجاب به عن السؤال به (كم هو ؟) . والمائية أو الماهية ومعناها حقيقة الشيء أو ما يجاب به عن السؤال به (ما هو ؟) . والمحون أن يكون بعض الأشياء كامنا في بعض آخر ككون النار في الحجر . والتولد نشوء الأشياء مضها من بعض . والجزء ما ينقسم إليه الجسم ، ولمم في الجزء الذي لا بتجزأ كلام كثير ؟ فنهم من يقول به ومنهم من يبطله . والطفرة عندهم أن في الجزء الذي لا بتجزأ كلام كثير ؟ فنهم مكان بينهما أما كن لم يقطمها هذا المار ولا من عليها ولا حاذاها ولا حل فيها ، فهذا هو الطفرة ولهم في إمكانها واستحالها كلام كثير .

[ + 0 4 ]

السولوجسموس ، والحيولى ، والقاطاغورياس ، وأشباه ذلك مما إذا خاطبنا به متكلمينا أوردنا على أسماعهم ما لا يفهمونه إلا بعد أن نفسره وكان ذلك عيا وسوء عبارة ووضعا للاشياء فى غير موضعها . ومتى اضطرتنا حال إلى أن نكلمهم بهذه الأشياء ، عَبَرنا لهم عن معانيها بألفاظ قد عهدوها ، فقلنا فى مكان السولوجسموس القرينة ، وفى موضع الهيولى المادة ، وفى موضع المقاط الفلاسفة .

وقد أنى فى شعر من لابس الكلام والجدل وعاشر أهلهما من ألفاظ المتكلمين ما استُطرف ، لأنه خُوطب به من يعلمه وكُلِّم به من يفهمه ؛ فمن ذلك قول أبى نُواس :

تأمَّلُ العينُ منها تَحَاسِناً ليس تَنفَدُ وبعضها قد تناهَى وبعضها يتسولد<sup>(۱)</sup> وقوله<sup>(۲)</sup>:

أَفْرِغَ مِن نُورِ سَمَانًى مَصَوَّرٌ فَى جَسَمِ إِنْسَى ۗ

<sup>(</sup>١) في الأصل « يتزيد » غير أن رواية « البيان والتبيين » هي المناسبة للمقم .

 <sup>(</sup>۲) وبهامش الأصل: « وقبله:
 یا عاقد القلب مسنی هلا تذکرت حلا! »

يا عاقد الفلب مستى العمر لد لرك عام . (٣) وني « البيان والتبيين » : (قلبي) .

<sup>(</sup>٤) هو إبراهيم بن سيار النظام . نكان أحد فرسان النظر والكلام على مذهب المعتزلة ، وله فى ذلك تصانيف عدة . وكان أيضا متأدبا ، وله شعر دقيق المعانى على طريقة المتكامين . نشأ بالمبصرة واشتهر بها غير أنه قضى أواخر حياته فى بغداد . توفى حوالى عام ٢٢٥ ه .

## وافتقر الحسن إلى حسنه فَجَلَّ عن تحديد كيني ّ

فأما مخاطبة من لم يلابس الكلام ويعرف أوضاع أهله بألفاظ الشكلمين وأوضاع الجدليين ، فهو جهل من قائله وخطأ من فاعله ، ويلحق من ركبه من سوء البناء ما لحق من قال فى بعض خُطبه فى دار الخلافة : « نم إن الله بعد أن سوى الخلق وأنشام ، و مكن لم لاشام » . وكا لحق الآخر حين خطب فقال : « وأخرجه الله من باب الليسية إلى باب الأيسية » (۱) . وعلى أن العوام والطغام ومن لا علم له بالكلام ، إذا سمعوا الأيسية » (۱) . وعلى أن العوام والطغام ومن لا علم له بالكلام ، إذا سمعوا ألفاظا لم يعهدوها ولم يقفوا على معانبها ، ربحا اعتقدوا فى قائلها الكفر واستحلوا دمه . ولذلك شهد بعض سفلة العوام على الخليل وأصحابه بالزندقة ، أنا سمعهم يذكرون أجناس العروض و يقطّمون الشعر ، فورد عليه من ذلك مالم يفهمه ، فغلن أنه زندقة (٢) ؛ فقال الخليل فيه :

لوكنتَ نطمُ ما أقولُ عَذَرتَنَى أوكنتُ أجهلُ ماتَقُولُ (٢) عذلتكا لكن جهلتَ مقالتي فسببتني وعلمتُ أنك جاهـلُ فعذرتكا وهذا ما في باب الجدل وأدب المجادل ، وفيه بلاغ للميز العاقل إن

شاء الله .

<sup>(</sup>١) المراد بالليسية ننى الصفات عن الله تمالى ، وبالأيسسية إثباتها له ، وهما من ألفاظ المتكلمين .

<sup>(</sup>٢) قال إن خلكان « ويقال إن الحليل كان له ولد متجلف فدخل على أبيه يوما فوجده يقطع بيت شعر بأوزان العروض غرج إلى الناس وقال إن أبى قد جن فدخلوا عليه وأخبروه بمــا قال ابنه نقال عند ذلك البيتين المذكورين مخاطبا له بهما » .

<sup>(</sup>٣) في الأصل : « ما أفول » .

## ياب فيه الحديث

وأما الحديث ، فهو ما يجرى بين الناس فى مخاطباتهم ، ومناقلاتهم ، فهو ما يجرى بين الناس فى مخاطباتهم ، ومناقلاتهم ، والحسن وله وجوه كثيرة ؛ فمنها : الجدِّ والهزل ، والسخيف والجزل ، والحسن والقبيح ، والملحون والفصيح ، والحطأ والصواب ، والصدق والكذب ، والنافع والضار ، والحق والباطل ، والناقص والتام ، والمردود والمقبول ، [ ٥٣ ] والمهم والفضول ، والبليغ والعبي .

فأما الجد ، فإنه كل كلام أوجبه الرأى وصدر عنه ، وقصد به قائله ووضعه موضعه ، وكان مما تدعو الحاجة إليه . و باستعال ذلك و بالإمساك عما سواه أوصت الحكاء ، فقالوا : لا مَنْ علم أن كلامه من عمله قل كلامه إلا فيها يعنيه » . وقالوا : لا مغبون من مضى عمره فى غير ما خُلِق له » . وقال الله : لا أَفَعَسِبْتُمْ أَنَّما خَلَقْنا كُمْ عَبَثاً وَأَنَّكُم الله والله والله

وأما الهزل ، فما صدر عن الهوى . والناس في استعاله على ضربين :
أما الحكاء والعلماء ، فاستعملوه في أوقات كلال أذهانهم وتعب
أفكارهم ، ليستجتوا به أنفسهم و يستدعوا به نشاطهم و بروّحوا به عن
قلوبهم ، خوفا من ملالتها وكلالتها ؛ وأسروا بذلك فقالوا : « رَوِّحُوا القلوب تَعَ الذكر » . وقالوا : « رَوِّحُوا عن القلوب ، فإن لها سآمة كسامة الأبدان » . ومن قصد هذا بالهزل فالجد أراد ، لأنه قصد المنفعة وما يوجبه الرأى في سياسة عقله ونفسه ، وإجمام فكره وقلبه . وقد كان

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون . (٢) سورة النجم .

رسول الله صلى الله عليه وسلم يمزح ولا يقول إلا حقا . وقال عمر رضى الله عنه في أمير المؤمنين رحمة الله عليه : « هو والله لها لولا دُعابة فيه » (١) . وقال الشعبي (٢): « وصلتُ بالعلم ونِلْتُ بالمُلَح » ، وذلك لما عليه النفوس من استثقال الحق والحِدّ ، واستخفاف اللهو والهزل .

وأما السفهاء والجهّال ، فاستعماره للخلاعة والجون ومتابعة الموى ؟ وذلك المذموم الذي قد عاب الله مستعمله ، ومدح المعرض عنه ؛ فقال فيمن عابه : « وَإِذَا رَأَوْا يَجَارَةٌ أَوْ لَهُوّا انْفَضُّوا إِلَيْها وَ تَرَكُوكُ فيمن عابه : « وَمِنَ النّاسِ مَنْ يَشْتَرِى لَهُوَ اكْدِيثِ لِيُضِلُ قَانِمًا » (٢٠ . وقال : « وَمِنَ النّاسِ مَنْ يَشْتَرِى لَهُوَ اكْدِيثِ لِيُضِلُ قَانِمًا » عَنْ سَبِيلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْم وَيَتَخذَهَا هُزُوا » (٤) . وقال فيمن مدحه بالإعماض عنه : « وَإِذَا سَمُوا اللّغُو مَرُوا كِرَاماً » (١٠ . وقد أوصت العلماء بتجنب الخر: « وَإِذَا مَرُوا بِاللّغُو مَرُوا كِرَاماً » (١٠ . وقد أوصت العلماء بتجنب هذا الفن من الهزل فقالوا : « إِيّاكَ والمزاحَ فإنه يجرى عليك السّفلة » . هذا الفن من الهزل فقالوا : « إِيّاكَ والمزاحَ فإنه يجرى عليك السّفلة » . وقالوا : « المِزاحُ السّبابُ الأصغر » . وقال أمير المؤمنين رضى الله عنه : « مَنْ أ كثر من شيء عُرِف به ، ومن كثر ضحكه قلّت هيبتُه ، ومَنْ . مَزَح استُخِفّ به » .

وأما السخيف من الكلام ، فهو كلام الرّعاع والعوامّ الذين لم يتأدُّ بوا

 <sup>(</sup>١) الضمير في قوله « لها » يمود إلى الحلافة .

<sup>(</sup>۲) هو أبو عامر الشمي ، كوفى تابعي جليل القدر وافر العلم وخاصة علم المغازى . استسفره عبد الملك بن مروان إلى ملك الروم فأثنى ملك الروم عليه لغزارة علمه ورجاحة عقله . وكان مراحا ، يحكى أن رجلا دخل عليه وهو مع امرأته في داره فقال أيكما الشعبي ؟ فقال : هذه ! توفى بالكوفة عام ١٠٥ه.

 <sup>(</sup>۲) سورة الجمعة . (٤) سورة لقيان .

<sup>(\*)</sup> سورة الفصس . (٦) سورة الفرقان .

ولم يستمعوا كلام الأدباء ولا خالطوا الفصحاء؛ وذلك مَعيب عند ذوى العقول ، لا يرضاه لنفسه إلا مائق (۱) جهول . إلا أن الحكاء ربما استعملته في خطاب من لا يعرف غيره طلباً لإفهامه ، كما أنه ربما تكاف الإنسان لمن لا يحسن العربية (۲) بعض رطانة (۱) الأعاجم ليُفهمه . فإذا جرى استعال اللفظ السخيف هذا المجرى ، وغُزى به هذا المغزى ، كان جائزا . والفظ السخيف موضع آخر لا يجوز أن يستعمل فيه غيره ، وهو حكاية النوادر والمضاحك وألفاظ السخناء والسفهاء ؛ فإنه متى حكاها الإنسان على غير ما قالوه ، خرجت عن معنى ما أريد بها و بَردَت عند مستعملها ؛ وإذا حكاها كا مهمها وعلى لفظ قائلها ، وقعت موقعها و بلغت غاية ما أريد بها ؟ ولم يكن على حاكها عيب في سخافة لفظها .

وأما الجزل من الكلام ، فهو كلام الخاصة والعلماء ، والعرب الفصحاء ، والكتاب الأدباء ، الذي قد تقدَّم وصفه في الشعر والخطابة . وليس شيء أصون على جزالة الكلام وخروجه عن تحريف ألفاظ العوام من مجالسة الأدباء ومعاشرة الخطباء وحفظ أشعار العرب ومناقلاتهم ، [ ، ه والمختار من رسائل المولدين الأدباء ومكاتباتهم ؛ ولذلك كانت ملوك بني أمية يخرجون أولادَم إلى البوادي ، ليُنشئوهم على الفصاحة وجزالة اللفظ ؛ وله أيضاً علمّ الناس أولادَم الرسائل ، ورَوَّوْم أشعار القدماء ، وحفظوهم القرآن ، وأمروهم بتجويده (ن) ، وأمروهم بالقراءة والإنشاد وحفظوهم القرآن ، وأمروهم بتجويده (ن) ، وأمروهم بالقراءة والإنشاد بالمعتادوا الكلام الجزل ، وتتفتق به لهواتهم (ن) ، وتذل (٢٠) به ألسنتهم ،

<sup>(</sup>١) المائق: الأحق الغبي . (٢) في الاصل: « لمن لا يحسن بالعربية » .

 <sup>(</sup>٣) الرطانة التكلم بغير العربية . (٤) في الأصل : « بتحقيقه » .

<sup>(</sup>٥) واحدتها لهاذ وهي اللحمة المشرفة على الحلق .

<sup>(</sup>٦) تذل : تنقاد وتسلس ، وفي الأصل : « تدل » بالدال المهملة .

وتتشكل بتلك الأشكال ألفاظهم ؛ فإن التَّخَلُق بأتى دونه النّحاق ، والعادة كالطبيعة . ولا شيء أفسد للكلام ولا أضر على المتكلم ولا أعون على سخافة اللفظ من معاشرة أضداد من ذكرنا وطول ملابستهم واستماع قولهم . فينبغي لمن أراد تجنب الكلام الدخيف ولزوم الجزل الشريف ، أن يتقى معاشرة من يَفْسُد بمعاشرته بيانه ، كا ينبغي أن يلزم معاشرة من تُصلح معاشرته لسانه .

وأما البليغ ، فقد ذكرناه حين وصفنا البلاغة ما هي (١) ، وأتينا بأشياء مما حضرنا ذكره من القول البليغ المُوجز ؛ وأغنى ذلك عن إعادته .

والعِيَّ ضد البلاغة ، وهو مذموم من الرجال ، محمود فى النساه ؛ لأن العيَّ والعَصر يجرى منهن مجرى الحياء والغَفَر (٢) . ولذلك قال أمرؤ القيس :

فَتُورُ القيامِ قطيعُ الكلا مَنَّهُ تُرُّ عن ذَى غُروبِ خَصِرُ (٣) وقال آخر:

ليس يُستحسن في وصف الهوى عاشق يُحسِنُ تأليفَ الحججُعُ وقد يستحسن أيضاً الحَصَر والعِيُّ في المسئلة ، وعنسد وصف الفاقة والخَلَة ، لأنهما يدلان على كرم الطبع والأنفة من حال المسئلة والتصوّن (١) عن ذكر الخَلَة . وقد مدح الله قوماً بمثل هذا فقال : ﴿ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِياً وَ مِنَ التَّعَفَّفِ تَعْرِفُهُمْ بِسِيمَاهُمْ لَا يَسْأَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافاً » (٥) .

<sup>(</sup>١) انظر ص ٧٦ – ٧٧ من هذا الكتاب. ﴿ ﴿ ﴾ الحَمْرِ شَدَّةُ الحَيَاءُ .

<sup>(</sup>٣) قوله فتور القيام أى متراخية ليست بوثابة فى قيامها ، وقطيم الكلام أى قليلته . وتفتر أى تبسم فتبدى عن هــذا الثغر ولا تضحك ضحكا شديدا . والغروب ماء الأسنان وحدتها ، وخصر بارد .

<sup>(</sup>٤) التصون والتصاون صيانة العرض . (٥) سورة البقرة .

وأما الحسن من الكلام ، فهو كل ما كان في معالى الأمور وفي محاسنها . وأحسنه الدعاء إلى الله ، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر . [٠٠٠] وقد قال الله عن وجل : « الله مُنزَّل أَحْسَن الخَديث كِتابًا مُتَشَابِها مَثَانِيَ تَقْشعرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ مَنَانِيَ تَقْشعرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ مَنَانِيَ تَقْشعرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ وَقَلُوبُهُمْ وَقَلُوبُهُمْ وَقَلُوبُهُمْ وَقَلُو بَهُمْ الله وَقَلَلَ إِنَّى مِنَ النَّهُ عليه وسلم قال : « بَعْتُ لاَيْمَ مَكارِمَهُ ه . وكل فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « بعثتُ لاَيْمَ مَكارِمَهُ ه . وكل ما كان من دعاء إلى بر ، وتعطّف ، وإصلاح ، وتألف ، وخير يُجتاب ، ما كان من دعاء إلى بر ، وتعطّف ، وإصلاح ، وتألف ، وخير يُجتاب ، وشو من حَسَن الكلام وجميله ، ومما يستعمله أهل العقل وشر يُجتف ، فهو من حَسَن الكلام وجميله ، ومما يستعمله أهل العقل والحكمة ويثابرون عليه ولا برون تركه ولا السكوت عليه ؛ لأن ترك استعال الحسن قبيح ، ورأى من أهمله غير صحيح .

والقبيح من الكلام ، ما كان في سَفْساف (٣) الأمور وأراذِلها : كالنميمة ، والغيبة ، والسّعاية ، والكذب ، و إذاعة السر ، والكر ، والخديعة ، فكل ذلك قبيح لأنه من مذموم الأخلاق ومعيب الأفعال . وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إن الله يحبّ معالى الأمور ويكره سنفسافها » . وذم الله النميمة فقال : « وَلَا تَطِعُ كُلَّ حَلَّافِ مَهِينِ مَمَّارِ مَشَّاء بِنَدِيمٍ » (١) . وقال في الغيبة : « وَلَا تَجَسَّسُوا وَلَا يَغْتَبُ مَفْنًا » (قال في الكذب : « وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِم بِما كَانُوا بَعْفُ كُلُ بَعاكَانُوا

 <sup>(</sup>١) سورة الزمر . (٢) سورة فصلت .

<sup>(</sup>٣) السفساف الردى، من كل شى، والأمر الحقير.

<sup>(</sup>٤) سورة القلم . (٥) سورة الحجرات .

يَكُذُبُونَ »(١) . وقال في السعاية : ﴿ لَوْ خَرَجُوا فِيكُمُ مَا زَادُوكُمُ ۖ إِلَّا خَبَالاً وَلاَ وْضَعُوا خِلاَكُمُ يَبغُونَكُمُ الْفِتنَةَ وَ فِيكُمْ مَمَّاعُونَ لَهُمْ ١٠٠٠ وقال في النفاق : « إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَلَنْ تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا » (٢٠). وقال في المكر: « أَفَأْمِنَ النَّذِينَ مَكَرُوا السَّنَّاتِ أَنْ يَخْسَفَ اللهُ مِهُ الْأَرْضَ أَوْ يَأْتِيهُمُ الْمُذَابُ مِنْ حَيْثُ لا يَشْعُرُونَ ﴾ ( ) . وقال في إذاعة السرّ : ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرُ ۗ مِنَ [ ٥٠ ] الْأَمْن أَو الْخَوَفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتُنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ ( ) وقال في الخديعة : « يُخَادِءُونَ اللهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ (١) و إذا أردت أن تنفي عن نفسك وقولك القبيح ، فانظر ما استقبحته من فعل غيرك وقوله فتجنبه فإنه القبيح ، وما استحسنته منهما فاتبعــه فإنه الحسن . ولا تسامح نفسَك بأن تستحسن منها ما تستقبحه من غيرك ، فقد قال الشاعر:

وابدأ بنفسك فانهما عن غَيها فإذا انتهت عنه فأنت حكم وأما الفصيح من الكلام فهو ما وافق لغة العرب ، ولم يخرج عما عليه أهل الأدب. ولتصحيح ذلك وُضِع النحو. ولجمه وُضعت الكتب في اللغة وذكر المستعمل منها ، والشاذ ، والمهمل . وحق من نشأ في العرب أن يستعمل الاقتداء بلغتهم ولا يخرج عن جملة ألفاظهم ، ولا يقنع من نفسه بمخالفتهم فيُخَطِّئُوه و يُلكَحِّنوه .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة . (٢) سورة التوبة .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء . (1) سورة النحل .

 <sup>(</sup>a) سورة النساء . (٦) سورة ألبقرة .

واللحن ما خالف اللغة العربيــة وخرج عن استعال أهلها وما بني عليه إعرابها : وهو معيب عنـ د الأدباء في الجلة ، وعلى من يأخذ نفسه بالإعراب ويتكلم بالغريب من لغة الأعراب أعبب . ويروى أن عمر رضى الله عنه كان يضرب على اللحن . فأما العرب فإذا لحن الواحد منهم لقربه من الحاضرة ونزوله على طريق السابلة (١) ، سقطت عند أهل اللغة مُنزلته ، ودُفعت ورُفضت لغته . و إنما يصح الإعراب لأحد رجلين : إِما أعرانيُّ بدوىً قد نشأ حيث لا يسمع غير الفصاحة والإصابة ، فيتكلم على حسب عادته وسجيّته ، ومنى خوطب باللحن لم يفهمه ، مثل ما يحكى عن رجل قال له بعض الأعماب قولا ، فقال له الرجل: «كيف أهلك؟» فقال له الأعرابي: « قتلا بالسيف إن شاء الله » ؛ فظن الأعرابي أنه إنمـا سأله كيف عوت . ولو قال له : «كيف أهلُك » لأجابه بجوابه . و بروى أن الوليد (٢٠) قال لرجل : ﴿ مَن خَتَنَك ؟ ﴾ قال : ﴿ يهودى ٩ . [[--] فضحك الوليد منه ، فقال : ﴿ لَمَلُكُ أُرِدَتُ مَنْ خَتَنَكُ (٢) . فهو فلان ابن فلان » . و إما للمولَّد الذي قد تأدَّب ونظر في النحو واللغة وأخذ بهما نفسه ومرّر عليهما لسانه ، حتى صار ذلك عادة له . فأما لغيرهما فليس يصح إعراب. وربما اغتفر في دهرنا هذا اللحن والخطأ للإنسان في كلامه كثرة اللحن فى الناس وأنه قد فشا وعظم وفسدت الفصاحة بمخالطة العرب الأعاجمَ والأقباط وسائر الأجناس . فأما في الكِتاب فنير مغتفر له ذلك ، لأن الطرف يتكور نظره فيه ، والروبة تجول في إصلاحه ،

<sup>(</sup>١) هم المختلفون على الطريق .

<sup>(</sup>٢) حو الوليد بن عبد اللك الحليفة الأموى المشهور وكان لحاناً .

<sup>(</sup>٣) الجنن محركة الصهر أوكل من كان من قبل المرأة كالأب والأخ .

وليس كمثل الكلام الذي يجرى أكثره على غير روية ولا فكرة .

وأما المواضع التي مجب أن يستعمل اللحن فيها و يُتَعَمَّد له في أمثالها ويكون ذلك مما يوجبه الرأى ، فهو عند الرؤساء الذين يلحنون ، والملوك الذين لا يُشربون . فمن الرأى لذى العقل والحُنْكَة (١) والحَكَة والتجربة أَلَّا يُعرب بين أيديهم ، وأن يَدخُلُ في اللحن مَدَخَلَهُم ، ولا يُربِهم أنَّ له فضلاً عليهم ؛ فإن الرئيس والملك لا يجب أن يرى أحدا من تباعه فوقه ؛ ومتى رأى أحدا منهم قد فَضَله في حال من الأحوال نافسه وعاداه وأحبُّ أن يضع منه . وفي عداوة الرؤساء واللوك لمن نحت أيديهم البوار، ومن ذلك ما يحكي عن بعض من تكلم في مجلس بعض الخلفاء الذين كانوا يلحنون فلحن فعوتب على ذلك فقال: ﴿ لُو كَانَ الْإِعْرَابِ فَصَلَا لَكَانَ أمير المؤمنين إليه أسبق » . وسأل الوليد رجلا عن سِنِيه فقال : ﴿ كُمُّ سِنِيك؟ ﴾ ؛ فقال : ﴿ أَرْ بِعِينَ ﴾ ؛ قال : ﴿ لَحَنْتُ ﴾ ؛ فقال : ﴿ إَعْمَا أتبمك يا أمير المؤمنين » ؛ قال : « فكم سنوك ؟ » ؛ قال : « أر بعون » . وقد يُستملح اللحن في الجواري والإِماء وذوات الحَدَاثة من النساء ، لأنه هجرى مجرى الغَرَارة (٢) منهن وقلة التَّجر بة . وفي ذلك يقول الشاعر :

وحديث أَلَدُه هو مما تشتهيه النفوسُ يُوزَنُ وزَمَا مَنْطَقِينٌ صَائبٌ وتَلَحَنُ أَحِيا نَا وخيرُ الحديثِ ما كان لحناً

ولست أدرى كيف صار اللحن عند هذا الشاعر خير الحديث، وأغانه أراد أملح الحديث ، فاضطره الوزن إلى أن جمل فى موضع ذلك « خير الحديث » . وقد تأول له بعض الناس فقال: إنما أراد باللحن الفطنة

<sup>(</sup>١) الحنكة: المتبرة . (٧) السفاجة .

المعانى ، ومنه قول رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إنكم لتتحاكمون إلى ولعل أحدَكم ألحن محتجّته » يريد : أفطن لها ، وما أتى في هذا التأويل بشيء الأرف قوله « منطق صائب » قد أتى على إصابة المعنى فا (١) وجه فطنتها لذلك أحيانا ؟!.

وأما الخطأ والصواب، فإن الصواب كل ما قصدت به شيئاً فأصبت المقصد فيه ولم تعدل عنه . ومنه قيـل : « سهم صائب » ، و « أصبت الغرض » . وصواب القول من ذلك مأخوذ . و يقال : ٥ قول صائب » من صاب يصوب وهو صائب ، مثل قال يقول وهو قائل . و « قول ُ مصيب ، من أصبت في القول أصيب إصابة وأنا مُصيب والقول مصيب أيضاً ؛ كما تقول أردت الشيء أريده إرادة وأنا مريد . والقول المصيب هو مما أعطى المفعولُ فيه اسمَ الفاعل ، مثل « راحلة » و إنما هي مرحولة ، و « عيشة راضية » و إنما هي مرضية . وقد مدح الله عن وجل الصواب فَقَالَ : ﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْلَائِكَةُ صَفًّا لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذَنَ لَهُ الرُّحْمَنُ وَقَالَ صَوَاباً ، (٢) . ومن الصواب أن يعرف أوقات الكلام ، وأوقات السكوت ، وأقدار الألفاظ ، وأقدار المعانى ، ومراتب القول أيضاً ، ومراتب المستمعين له ، وحقوق المجالس وحقوق المخاطبات فبها ؛ فيعطى كل شيء من ذلك حقّه ، ويضمه إلى شكله ، ويأتيه في وقته و بحسب ما يوجبه الرأى له ، فإنه متى أنى الإنسان بكلام فى وقته ، أنجحت طَلَبَتُهُ (٢) ، وعظمت في الصواب منزلته ؛ ولذلك ترى من له [٥٠]

 <sup>(</sup>١) في الأصل « فيا ... » . (٢) سورة النبأ .

<sup>(</sup>٣) الطلبة بكسر اللام : الحاجة والمطلوب .

الحاجة إلى الرئيس يرقب لما وقتا يراه فيه نشيطا فبكلمه ، لأنه متى كله وهو ضيق الصدر أو مشغول ببعض الأمركان ذلك سبب حرمانه وتمذّر قمضاء حاجته . وارتقابُ الأوقات التي تصلح للقول وانتهاز الفرصة فيها إذا أمكنت ، من أكثر أسباب الصواب وأوضح طُر ُقه . تم متى سكت عن الكلام في الأوقات التي يجب أن يتكلم فيها لحقه من الضرر بترك ائتهاز الفرصة مثل ما يلحقه من ضرر الكلام في غير وقته . ولذلك قال أمير المؤمنين رضي الله عنه : « إنتهزوا الفُرَّصَ فإنها تمرُّ منَّ السَّحابِ » والسكوت أوقات هو فيها أمثل من الكلام وأصوب. فنها السكوت

عن جواب الأحمق والهازل والمتعنَّت ؛ وفي ذلك يقول الشاعر :

وأَصْمُتُ عَنْ جُوابِ الجَهلِ جُهْدِي ﴿ وَبَعْضُ السَّمْتِ أَبْلَغُ فَي الْجُوابِ . وقال بعضهم : « رب سكوتِ أبلغُ من منطق » . ومنها السكوت عن مقابلة السفيه على سَغَه ، واللُّهُم على ما ينالك منه ، والتصوُّن عن إجابتهما ، والحلم عما يبدر منهما . وقد مدح الله الحلم فقال : ٥ إنَّ إثرَ اهِمَ لَأُوَّاهُ خَلِمٌ ۗ ٥ (١) . وسمى نفسه الحليم . وقال الشاعر :

ولم أر مثل الحِلم زيناً لصاحبِ ﴿ وَلا صاحباً للمرَّ مُسَّا مَن الجهلُّ

وقال الله عز وجل في وصف المؤمنين وتنزههم عن مقابلة الجاهلين : « وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَاماً » (٢) . وقال : « وَإِذَا سَيْمُوا اللَّهُوَ أَعْرَضُوا عَنْهُ ﴾ (٣) . وقال : ﴿ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ ﴾ (\*) . وقال الشاعر:

<sup>(</sup>٢) سورة الفرةان . (١) سورة إبراهيم.

<sup>(؛)</sup> سورة الأعماف. (٣) سورة القسس.

متاركة اللئيم بلا جواب أشد على اللئيم من الجواب وقال آخر:

وقد أسم القول الذي كادكلا إذا ذكرته النفسُ قلبي يُصَدِّعُ فأَبْدِي لمن أبداه منى بشاشةً وأنى مسرورٌ بما منه أسمع وماذاك من عُجْبِ به غير أننى أرى أن ترك الشر للشر أقطعُ

والحلم إنما هو عن نظيرك أو من هو دونك . فأما من هو فوقك أو مسلط عليك فليس يسمى السكوت عن مقابلته حلما ، بل هو بباب التقية أشبه ، وبالمداراة أليق ؛ وبذلك أوصى الشاعر حين يقول :

ُبنَى إذا ماسامك الدهر قادر عليك فإن الذل أحرى وأحرزُ ولا تَحْمَ في كل الأمورِ تعَزُّزُا فقد يُورثُ الذلَّ الطويلَ التّعَزُّزُ

ويما يستحسنه الأدباء و يراه صوابا كثير من العلماء: الحلم عن النظير ومن هو دون النظير ، لأنه يُبين عن فضل الإنسان في نفسه و يرفعه عن مقابلة من جهل () عليه ووضع نفسه لأذيته ، وقد قيل: « مِنْ عاجل نفع الحلم ، كثرة أعوان الحليم على الجاهل » ؛ والتقية والمداراة السلطان والرئيس في دفع المرهوب من جهتهم واجتذاب المحبوب منهم ؛ ومقابلة من () يرى نفسه فوقك ، ويتوهم أن إمساكك عنه خوفا منه ، فيجترى عليك نفسه فوقك ، ويتوهم أن إمساكك عنه خوفا منه ، فيجترى عليك بحلك () ومكوتك عنه فيا ينوبك منه . ولذلك قال الله عن وجل : همن أعتدى عَلَيْكُم في فيعيد في فيونه من وجل . () ومن فين أعتدى عَلَيْكُم في فيته فيا ينوبك منه . ولذلك قال الله عن وجل .

[ • v ]

<sup>(</sup>١) في الأصل هامش إزاء هذا الكلام غير واضع .

<sup>(</sup>٢) أي مواجهته وأخذه بالشدة .

 <sup>(</sup>٣) ف الأصل : « بحلمك عنه وسكوتك الج » .

وقال: ﴿ وَلَمْنَ أَنْتُصَرَّ بَعْدَ ظُلُّهِ ۚ فَأُولَٰئِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلٍ ﴾ (١). و إنمـا كان الصواب في مقابلة مَنْ هذه حاله ، لأن في مقابلته قطعاً لمـادة أذيته ، وَرَدْعا له عن معاودة مثل فعله ؛ وقد قال الشاعر :

إذا كنت عند الحلم تزداد جُرأةً على وعند العِنو والصفيح تجهل (٣) رد عَتْكُ عَنَى بِالنَّجِاهُلِ وَالْخَنَا (٢) فَإِنْهِمَا عَسْدَى لَمُثَلُّ أَمثُلُ

وقال آخر:

أَلَّا لَا يَجْهَلُنْ أَحَدُ عَلَيْنَا فَنَجِهِلَ فُوقَ جِهِلِ الجَاهِلِينَا وأما أقدار الألفاظ وأقدار الماني ، فهو أن يأتي بالمعنى فمَا يليق به من اللفظ ، وقد مضى الكلام فيه بما أغنى عن إعادته (؛) . وأما مراتب

القول ومراتب الستممين له فقد تقدم القول فيه (٥٠) . و بالله التوفيق .

كل « البيان » بحمد الله تعالى وحسن عونه والصلاة التامة على سيدنا محمد نبيه وعبده

<sup>(</sup>١) سورة الشوري . (٢) تتكبر وتنجير . (٣) الحنا من السكلام احد

<sup>(1)</sup> انظر المفحة ه ١٤ من هذا السكتاب

٠ (٥) ١٠٠ ٥ ٥٩ - ١٩٠ من هذا النكاب

## دليل الكتاب

(1)

١٠٩ ، ٦٢ ، ٤٢ ، ٨٩ ءَدأ إبراهيم عليه السلام ١١٨ ، ١٤٦ الأبرش الكلي ١١١ ان الأطنابة ٨١ أحمد بن سلمان ١٠١ الأخشيد ٥٢ أردشير ٣١، ١٣١ أرسطاطاليس ٧٤، ٨٠، ٩٠، الأرض القدسة ٤٨ أسامة بن زيد ٣٢ إسحاق الظاهري ١٧٤ إسحاق الموصلي ١٧٤ اسرائيل ۲۹، ۲۲۰ أفلاطون ٦٢ أقليدس ١٠٤ أمرؤ القيس ٢٩، ٧٨ ، ٨٠ ، ٨٠ ،

12.697649

أمير المؤمنين [انظر على رضي الله عنه] (0) (0- , 74 ( )4 ( )7 4 179 : 119 : 99 : VV : 77 127 : 144 الأمين ٨٨ بنو أمية ١٣٩ الأنجيل ١٢٩ أوميرس ٨٠ آل محد ۲۲ أنف الناقة ٥٢ أياد ٨٨ أبو أيوب ١١٣ **(ب)** الباقر ٥١ البداء ٤٩ برجيس ٥٢ أبو بكر الصديق ١٠٩ ، ١٢٨ **(ت)** ابن التستري ۱۰۸

التقية ٤٢ ، ٤٩ ، ١١١

تميم ۸۰

التوباذ ١٠

التوراة ١٢٠

(ث)

الثريا ٨٥

نمود ۹۸

(ج)

الجاحظ ٣ ، ٧٩ [انظر «عمرو بن بحر»]

جالينوس ١٠٤ ، ١٣٠

الجاهلية عه ، ١١٩

جعفر بن محيي ٩٦

جننة (أولاد) ٧٩

الجحى ١١٢

الجناب ١٠

(ح)

حاتم طی ۷۹

الحارث بن خوط ۱۲۹

الحجاز ۲۲

حجر (الكندى) ٨٦

حسان بن أابت ٦١ ، ٧٧ ، ٨٧ ،

141 : 111

الحسن بن وهب ۱۰۱

حمزة بن عبد الطلب ٥١

الحيرة ٧٩

( ナ )

الخصيب ٨٨

الخليل بن أحمد ٧٤ ، ٢٧ ، ١٣٩

الخنساء ٨٢

الخوارج ١٠٤

(د)

ابن در ید ۲۹

الدولة العباسية ٤٩

(ذ)

الذلفاء ٥٨

ذنب العبد ٥٢

ذو الكفل ٧٧

ذو یزن ۵۱

(c)

رأس الكلب ٥٦

الراوندي ۱۲۸

أبوالربيع ١٠١

شريح ۶۹

(ص) الصادق عليه السلام (جعفر) ٩، ٥١ أبو صالح بن يزداد ١٠٢ صفین ۸۱

> (ط) طامر بن الحسين ١٠٢ طخفة بن زهير الهدى ١٠٥ (ع)

عاد ۹۸ عامر بن الطفيل ٥١ الساس بن عبد المطلب ١٢ أبو عبد الله عليه السلام ٦ عبد الله بن الأمتم ٩٤ عبد الله بن عباس ۹۲،۹۲ عبد الله بن معاوية بن جعفر ١١٢ عبد الملك بن مروان ٤٩ ، ٨١ عثمان بن عفان ۱۰۹

الرسل (عليهم السلام) ٢٨ رسول الله (صلم) ۱۲، ۱۲، ۱۹، الشطريج ۷٤ ١٣٨ ع ، ١٤ ، ٢٤ ، ٤٤ ، ١١ الشعبي ١٣٨ ١٢٦، ٩٣، ٤٩، ٤٢ مَعِيثًا ﴿ ٨٠، ٧٨، ٧٧ ، ٥٠، ٤٩ 49 ) 49 ) AP ) 3 - 1 ) 0 - 1 ) . 110 . 111 . 1.Y . 1.7 180 : 187 : 181 : 141 [انظر أيضاً «محمد صلم» و «النبي صلم»] الرضا ٥١ روح القدس ٧٧

> (ز) زبد الأيامي ١٩ زهير بن أبي سلمي ٧٩ زید بن علی ۱۱۲ (س)

الروم ٧٤

سعاد ۷۸ سلمان بن وهب ۱۰۱ السوفسطائية ٢٩ (ش) الشراة ١٢٧

العرب ٢٤، ٧٣ عماقة ١٢ عنمة ٨٨ عكاظ ٨٨ أبو علقمة النحوى ١٠٦ طى بن أبى طالب ٤ ، ١١٥ [انظر أيضاً « أمير المؤمنين »] على بن الجهم ٨٤ على بن الجهم ١٣ عمر ( بن عبد العزيز ) ٨٠ عمر بن الحطاب ٢٩، ١٠٩، ١٣٨،

> عمرو بن بحر الجاحظ ٣ [انظر أيضاً « الجاحظ » ] أبو عمرو ( بن العلاء ) ٩٢ عمرو بن معد يكرب ٥١ عمار بن ياسر ١٠٣ عنترة ٨٠

> > (غ)

الغريض ٥١

(ف)

الفرزدق ٧٩ الفرس ٧٤

فرعون ۲۶ ، ۳۱ الفلاسفة ۱۳۴

( ق)

القرآن ٤١ قريش ٧٧ ، ١١٨ قس بن ساعدة ٩٨ قنبر ٣٣

(1)

کمب ( قبیلة ) ۸۲ کمب بن زهیر ۷۸

کمب بن سعدی ۸۰ کمب بن مامة ۷۹، ۸۰

الكُلاب ٨٠٠

كِلانب (قبيلة ) ٨٢ ابن الكواء ١١٩

(4)

لنمان ۲۳ لیلی ۸۸

( ):

المأمون ۱۰۲ المتكلمون ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ محد بن خالد ۱۹۸

محمد بن عبدالملك ١٠٠١ محمد (صلم) ٢٠، ٩٨، ١٠٠٠ [انظر أيضا « رسول الله » و « الني صلم »]

مروان بن محد ۱۰۰ ابن مسغود ۱۲۷ المسیح (علیه السلام) ۱۲۹، ۳۹، مسیلمة (للتنبی ) ۱۰۰ معاویة بن أبی سفیان ۸۱ ابن مُسکرم ۲۰۲ مکلم الذئب ۵۱

موسى (عليه السلام) ٢٤، ٢٥، ٢٥،

· (¿) ·

النبي (صلعم) ۱۹، ۱۳، ۲۰، ۳۰، ۲۹، ۲۹، ۱۱۹، ۱۹۷ ۱۱۹، ۱۰۹، ۱۰۰، ۹۸، ۹۷ [انظر د رسول الله ، و دعد صلم ،] النظام ۱۳۰ النعان (بن المنذر ملك الحيرة) ۸۰ تمسير ۸۲

أبو نواس ۱۸۸ ۹۱، ۹۲، ۱۳۵ (۵)

هارون ۳۱ مرم بن ستان ۷۹ هشام ۲ هشام (بن عبد الملك) ۱۱۱

( و ) واصل بن عطاء ۱۱۲ الوليد بن عبد الملك ۱۶۳ ، ۱۶۶

(ی)

محی بن خاقان ۱۰۱ محی بن خالد ۱۰۳

يزيد ٨٦ يزيد بن عمر بن هبيرة ١١١ يزيد بن الوليد ١٠٠٠ اليهود ١٢٠

يوحنا النحوى ١٠٤ يوسف (عليه السلام) ٤٩ يونس (عليه السلام) ٤١

وكان تمام الطبعة الثانية لكتاب و تقد النثر » بمطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر في يُوم الأحد ٢٣٠ هستوال سنة ١٣٥٦ هـ (٢٦ ديسمبر سنة ١٩٣٧).

مدر القسم الفق عبد اللطيف عجد الزمياطم،